
80 Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social

GERALDO CALIMAN1

 

1  Professor do Mestrado e Doutorado em Educação na Universidade 
Católica de Brasília; Coordenador da Cátedra UNESCO: Juventude Educação 
e Sociedade. Ex Coordenador do Programa de Doutorado em Pedagogia 
����������ǲ����������������Ƥ�������������ǳ���������ȋ͙͡͡͠Ǧ͚͘͘͘ȌǤ�

RESUMO 
Tendo como referencia a pertença a um grupo 

religioso e/ou grupo coeso em seus valores e normas 
(a uma «moral community»), o artigo indaga sobre 
o potencial preventivo da participação dos jovens 
em atividades religiosas. Encontramos algumas 
respostas sobre as razões desse potencial dentro 
de dois filões de pesquisa sociológica: o filão ligado 
ao estudo dos comportamentos associais e o ligado 
às teorias das necessidades humanas. Identifica, 
finalmente, três fenômenos religiosos e educativos 
considerados, em geral, de grande importância na 
articulação de metodologias sociopedagógicas: a 
emergência das necessidades existenciais, de sentido 
e de transcendência; a construção de projetos de 
vida como capaz de gerar motivações profundas; 
a função preventiva das comunidades educativas. 
Esses fenômenos educativos e religiosos tendem a 
prevenir a evolução de comportamentos associais e 
delinquenciais.  

��������ǧ�����ǣ Educação religiosa; prevenção; 
comunidades educativas; educação social 

ABSTRACT
With reference to membership of a religious 

group and / or cohesive group in their values   and 
standards (a «moral community»), the article inquires 
about the preventive potential of youth participation in 
religious activities. We found some answers on why this 
potential in two loaves of sociological research: the lode 
on the study of asocial behavior and linked to theories 
of human needs. Identifies, finally, three religious 
and educational three phenomena considered, in 
general, of great importance in the articulation of 

socioeducational methodologies: the emergence of 
existential needs, meaning and transcendence, the 
construction of life projects capable of generating 
such deep motivations, the function preventive 
educational communities. These educational and 
religious phenomena tend to prevent the development 
of asocial behavior and delinquency. 

  

���ǧ�����ǣ Religious education, prevention, moral 
community; social education

 

 

INTRODUÇÃO 
  Por muito tempo, mais precisamente e sobretudo 
a partir d�� �±����� ���ǡ� ��� �������������� ��������
distância dos fenômenos religiosos, motivados que 
foram por reflexões racionalistas e positivistas, 
provenientes dos difusores da “morte de Deus” e do 
advento do “super-homem” (MOREIRA-ALMEIDA, 
2006, 243). Previa-se e se augurava um conseqüente 
distanciamento de Deus e da religião, do espaço público, 
seguido da afirmação do espaço privado do sujeito 
e da subjetividade. A religião tende a ser reduzida ao 
silêncio em campo cientifico, e tal distância aconteceu 
também dentro da pesquisa sociológica no âmbito dos 
estudos relacionados aos comportamentos associais e 
delinquenciais (SILVA e SIQUEIRA, 2009, 559). Poucas 



81Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

foram as pesquisas realizadas sobre o fenômeno 
religioso no período do positivismo. Percebe-se 
atualmente um retorno ao estudo do fenômeno 
religioso. Ao contrário do que se imaginava um século 
atrás, nessa passagem de milênio indica que os profetas 
da modernidade e da “morte de Deus’ se equivocaram 
enquanto anunciavam, premidos pelas idéias 
racionalistas do tempo, um declínio da religiosidade 
e o “silêncio total de Deus” (LIBÂNIO, 1992, p. 85-92). 

Criam-se instrumentos de validação para 
medir a qualidade de vida/espiritualidade, religião e 
crenças pessoais (PANZINI et al., 2011, p. 153); estudos 
especializados são cada vez mais frequentes na área 
espiritualidade e saúde (KOENIG, 2001; MOREIRA-
ALMEIDA, 2010) e da espiritualidade e gestão (MURAD, 
2007). São realizados estudos também sobre o efeito da 
vivência religiosa e o aumento dos laços afetivos com 
os pais e com os amigos (GRANQVIST, 2002). Através 
de análises longitudinais os autores encontram suporte 
para as hipóteses religiosidade e reforço aos laços 
afetivos entre adolescentes e seus pais. (GRANQVIST; 
MIKULINCER; SHAVER, 2010). 

Sem falar na abdução de conceitos antes 
pertencentes à esfera religiosa e que acabam sendo 
reapresentados como novidades dentro de pacotes da 
������� ��� �������Ǥ������ �Ƥ���� � ������� ȋ͚͘͘͝ǡ� �Ǥ�
151) “a espiritualidade pode ser um dom de nascença 
��� �����­�ǡ� ���� ���� ���Ƥ������ ������ ��������� ���
�������� �� �������������� ����� ��� �����Ƥ������ ����
rodas da economia de consumo”. 

Ulteriores estudos colocam-se dentro dos 
estudos da socialização, crenças, rituais e outros 
aspectos da prática religiosa corroboram na criação 
de uma “moral community” (GRAHAN; HAIDT, 
2010). Os autores sugerem que a religião deveria ser 
estudada como um sistema complexo com muitas 
funções sociais, entre elas a de unir pessoas dentro de 
organizações comunitárias e divindades. 

Tendo como referência a pertença a um grupo 
religioso e/ou grupo coeso em seus valores e normas (a 
uma «moral community”) (RICHARD; BELL; CARLSON, 
2000), os autores partem de fenômenos religiosos 
e ou uma prática religiosa que tendem a favorecer a 
prevenção de comportamentos delinquenciais (STARK; 
BAINBRIDGE, 1996; STARK; DOYLE, 1982; JUNGER; 
POLDER, 1993; JESSOR, 1998). 

A espiritualidade tem sido sempre muito 
ligada aos questionamentos pessoais a respeito  
���� �����Ƥ������ �� ��� �������­ �� ��� �������� �������
da vida; tem a ver com o relacionamento com o 
sagrado e o transcendente; e por isso pode impelir o 
desenvolvimento e a participação em rituais religiosos 
e a formação de comunidades (KOENIG, 2001, 18; 
MOREIRA-ALMEIDA, 2006; SILVA e SIQUEIRA, 
2009). Isso seria possível na medida em que os grupos 
religiosos ou as por eles denominadas “comunidades 
morais” (moral communities) funcionassem como 
centros gravitacionais capazes de construir em torno de 
si um núcleo bastante consistente de valores, crenças, 
atitudes, culturas e normas compartilhado de modo 
relativamente coeso entre seus vários componentes. 

Por outro lado, talvez longe das grandes 
pesquisas, as instituições socioeducativas, de modo 
especial as de inspiração religiosa, continuam a dar 
crédito, na prática quotidiana, às comunidades 
educativas construídas em torno de princípios que 
reúnem em torno da coesão e consenso em torno de 
crenças, valores e normas. Uma leitura da condição 
juvenil brasileira mostra como “têm destaque os 
grupos de jovens que se formam motivados pela 
criação artística, pela espiritualidade, pelo lazer, pela 
ação solidária em suas comunidades e nas lutas contra 
discriminações e violências” (BOGHOSSIAN; MINAIO, 
2011).

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93

Poucas foram as 
pesquisas realizadas 

sobre o fenômeno 
religioso no período 

do positivismo. 
Percebe-se 

atualmente um 
retorno ao estudo do 
fenômeno religioso. 

“

“



82 Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

As próprias instituições situadas em ambientes 
multiculturais, leigos e construídos em torno à 
diversidade religiosa, cultural e social se apropriaram 
do termo “comunidade”. Certamente na expectativa de 
que é a partir das comunidades que é possível construir 
consensos, formar os jovens para a afetividade, a 
cidadania e a participação política. 

Tanto no primeiro caso, de inspiração 
estritamente religiosa, ou no segundo, de inspiração 
leiga, o elemento comunidade está presente e requere 
a sistematização de metodologias especificas que 
utilizem de modo eficaz o potencial formativo das 
“organizações comunitárias” e das comunidades 
educativas. 

HIPÓTESES 

Partindo da premissa apenas explicitada, 
���������Ƥ��������������������×��������������������
������Ƥ���­Ù��Ǥ�

Uma primeira sustenta que as pessoas tendem 
a aderir às normas sociais, a partir de uma inspiração 
emanada de um núcleo consistente de crenças, valores, 
atitudes, na medida em que se sentem ligadas umas às 
outras e que, por sua vez, aceitam tal normatividade 
como legitima. Em nível de grupo, isso quer dizer 
que a taxa de comportamentos associais tende a ser 
menor nos grupos com um maior nível de vinculação 
com a prática religiosa, através da partilha de práticas 
e valores compartilhados a partir de inspirações de tipo 
religioso; e, por outro lado, a delinqüência tende a ser 
maior nos grupos com um menor nível de vinculação à 
prática religiosa. 

Uma segunda hipótese sustenta que a vinculação 
entre os indivíduos pode se verificar seja em relação 
aos grupos que se manifestam em conformidade com 
as normas sociais, seja aos grupos não conformes 
às mesmas. Existem grupos não conformes à 
norma social, tal como as gangues, que conseguem 
também eles, construir em torno de si uma “moral 
community” em condições de gerar uma cultura da 
violência e da transgressão. Portanto, existem “centros 
gravitacionais” de valores e culturas não somente nos 
assim chamados “bons ambientes» de grupo de jovens, 
de participantes nas igrejas, de grupos esportivos, de 

auto-ajuda, mas também nos ambientes considerados 
«problemáticos», tais corno aqueles que se consolidam 
nas formas de gangue ou de certos grupos religiosos 
fundamentalistas. A vinculação entre pessoas que 
vivem condições sociais afins (afinidade) a certos 
grupos e, em conseqüência, aos seus valores e 
tendências culturais, pode favorecer seja a adaptação 
de tais indivíduos a grupos integrados à sociedade, 
como tambem a grupos delinquenciais, problemáticos 
e desviantes (por exemplo, a adaptação dos membros 
dentro de uma gangue). 

A vinculação dos membros de uma gangue 
pode reforçar a conformidade social dentro daquele 
grupo (CALIMAN, 2002). O que tende a dar coerência 
e significado ao  sistema normativo de uma gangue 
é a concepção de crenças, valores, atitudes e 
cultura compartilhada entre os seus membros. 
Analogicamente, da mesma maneira os autores 
buscam correlações entre a cultura compartilhada em 
torno de crenças, valores e atitudes inspirados em uma 
matriz religiosa e os comportamentos dos membros 
que a compartilham. 

Nos fins do século dezenove, E. Durkheim 
ressaltava uma ligação entre as razões sociais e 
morais da integração entre os membros da sociedade: 
ele, porém, acreditava que as razões morais fossem 
somente um reflexo das razões sociais. Diferentemente, 
nós acreditamos que as razões morais (comunidade 
moral) não sejam somente reflexo, mas que elas sejam 
uma matriz de valores, culturas e fatos sociais. Stark 
e Bainbridge, por exemplo, observando as principais 
religiões, colocam em evidência a tendência das 
mesmas em propor aos seus membros um conjunto de 
normas comportamentais e de reforçar a coesão social 
e o consenso em torno de determinadas normas entre 
seus adeptos. Basta observar como a «conversão» de 
um fiel a uma determinada igreja acaba conduzindo-o 
a assumir novos comportamentos e um novo estilo 
de vida (em geral chamado de «conversão»). Tal fato 
confirma, diferentemente de quanto acreditava 
Durkheim, que é a ordem moral (e entre tais fatores 
inclua-se a religião) a exercer um influxo primário sobre 
a vida social e não o contrário. 

Stark e Bainbridge partem da hipótese de que 
os indivíduos que manifestam maiores índices de 

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



83Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

participação religiosa tenham menor probabilidade de 
delinqüir que aqueles que manifestam com menores 
índices. Conseqüentemente os grupos sociais que 
manifestam uma integração religiosa mais forte 
teriam uma taxa mais baixa de delinqüência e de 
comportamentos associais. Os autores (STARK; 
BAINBRIDGE, 1996) demonstram isso através da 
análise das correlações (claramente negativas) entre 
participação religiosa e diversos tipos de crime (contra 
o patrimônio, furto, especialmente de automóveis, 
crimes violentos, homicídios, assaltos e violência 
carnal). Concluem que a religião tende a exercer um 
papel fundamental em sustentar a ordem moral, 
de tal forma que «as cidades que demonstram uma 

representou a convencionalidade, a aceitação dos 
valores compartilhados das instituições; as instituições 
religiosas tendem a provocar a interiorização de normas 
e a preocupar-se com os problemas gerados pela 
transgressividade das mesmas. O comprometimento 
moral tende a se constituir como uma variável 
preventiva natural contra comportamentos que 
escapam da normalidade, tais como o divórcio, a 
convivência pré-matrimonial, o aborto, o alcoolismo, 
etc. Um maior nível de consciência moral tende a ser 
um forte fator protetor contra a transgressividade 
das normas sociais, enquanto a «indiferença 
moral» (atitude em relação aos comportamentos 
delinquenciais, como quando as pessoas não mais 
assumem suas responsabilidades: «eu não tenho nada 
com isso”; “cada um cuida dos próprios problemas”; 
“se quiser usar drogas o problema é dele...») tende a 
fazer com que as pessoas sejam mais liberais tanto 
no admitir quanto no praticar comportamentos 
associais e incivilidades. A intolerância em relação 
aos comportamentos associais – ou o fato de o 
sujeito não admitir comportamentos transgressivos 
e associais – predispõe o sujeito contra a vontade de 
divergir de uma norma socialmente compartilhada. Tal 
desaprovação dos comportamentos transgressivos, 
social e moralmente compartilhada, funciona como um 
forte agente de controle social dos comportamentos 
associais, transgressivos e delinqüenciais. 

A Fig.1 representa uma correlação negativa 
entre comportamentos transgressivos e: a 
participação em atividades religiosas (-0.22) e a 
disposição em comprometer-se com trabalho e 
escola (r. -0.15); e uma correlação positiva desses 
comportamentos transgressivos com um tempo livre 
dedicado a atividades evasivas tais como frequência 
a bares, fliperamas, «turmas» caracterizadas como 
pré-gangues, etc. (r 0.40) (CALIMAN, 1997, p. 303). 

O fato de que o envolvimento nas crenças e 
práticas religiosas colabore para a diminuição dos 
níveis de delinquência teria explicação na pertença 
do sujeito a um grupo social, capaz de reproduzir uma 
persuasiva atmosfera moralmente condicionante para 
seus membros. Tal clima se desenvolve dentro de um 
determinado território ou de uma comunidade, que 
a literatura social-científica internacional identificou 
com o termo “moral community”. 

A religiosidade 
sempre representou a 
convencionalidade, a 
aceitação dos valores 

compartilhados 
das instituições; as 

instituições religiosas 
tendem a provocar a 

interiorização de normas 
e a preocupar-se com 
os problemas gerados 
pela transgressividade 

das mesmas.

“
“

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93

maior proporção de adesão às instituições religiosas 
manifestam um menor índice de criminalidade» 
(STARK; BAINBRIDGE, 1996, p. 66). 

Outros autores, como Jessor (1998), consideram 
a religiosidade como um recurso protetor contra 
comportamentos delinquenciais, juntamente com 
outras variáveis tais como atitude de intolerância 
aos comportamentos associais ou delinquenciais 
e o comprometimento moral com as normas 
e convenções sociais. A religiosidade sempre 



84 Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

 O gráfico reproduzido na Fig. n. 2 representa o 
resultado de uma «cluster analysis», através da qual 
identificamos um grupo de adolescentes (14 a 17 anos) 
caracterizados como «responsáveis e comprometidos». 
Para esse grupo a variável «fé e prática religiosa» está 
bem acima da média dos outros jovens que compõem 
a amostragem pesquisada. O que significa que jovens 
«responsáveis e comprometidos» tendem a valorizar 
a participação religiosa (CALIMAN, 1997, p. 342). Mas 
esse gráfico se completa com o próximo (Cf. Fig. 3), no 
qual, através do mesmo instrumento estatístico (cluster 
analysis), foi identificado um grupo de adolescentes 
cujas características comuns são a «indiferença social 
e a transgressividade». Para esses adolescentes, a 
variável «fé e prática religiosa» é relegada ao último 
plano, bem abaixo da média em relação à amostragem 
geral (CALIMAN, 2000, p. 359). 

 

  

Na Figura n.3 Block et al. (1988), trazem o 
resultado de uma pesquisa longitudinal em que 
identificam fatores predisponentes ao uso de 
maconha por parte de um grupo de adolescentes. Mais 
precisamente, os autores estudam a correlação entre 
a qualidade do ambiente familiar aos seis anos e o uso 
de droga aos quatorze. Ressaltamos aqui a variável 
“religião considerada importante para a família”. 
Neste caso, existe uma correlação negativa entre 
a importância que a família da criança dá à religião 
quando as crianças tinham 6 anos, e o uso de maconha 
aos 14. Em outras palavras, crianças cujos pais dão 
importância à religião têm menor probabilidade de se 
envolverem com problemas de droga aos 14 (r= -.40). 

  

 

  

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



85Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



86 Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

��������.��������Ǿ����������ǿ�

Para os fins de nossa análise, fazemos uma 
distinção entre participação religiosa “individual” 
e “comunitária”. A primeira caracteriza-se por uma 
religiosidade baseada em uma relativa convicção 
pessoal, mesmo se vivida em ambiente adverso e 
religiosamente indiferente. A segunda, a modalidade 
comunitária, é compartilhada com os outros e se 
caracteriza pelo consenso em torno de valores 
religiosos por parte dos membros de determinado 
grupo social. 

A incidência da religiosidade individual sobre 
o comportamento conformista pode ser atenuada 
no caso em que o grupo social onde o indivíduo vive, 
manifeste-se indiferente em matéria de religião: o 
sujeito é praticante, mas o grupo é indiferente. A 
religião, neste caso, tende a se tornar um componente 
de um compartimento da vida da pessoa. O sujeito, 
sozinho, se encontraria em situação de risco constante 
de perder seu referencial normativo, de crenças, 
valores e comportamentos. A falta de um referencial 
normativo e de valores tende a produzir uma condição 
de «anomia»: no momento em que deve decidir 
se participa ou não de uma ação transgressiva ou 
delinqüencial, o sujeito se encontra em dificuldade 
de escolha entre se deveria ser fiel àquilo em que 
ele acredita (religiosidade individual), ou se poderia 
renunciar à conformidade com as normas sociais, 
premido pela influência ambiental. E o caso de um 
adolescente que, vindo do interior, traz uma sólida 
base normativa, religiosa, mas se sente intensamente 
provocado pelo código normativo do ambiente onde 
vive e ao qual pertence; ele muitas vezes se sente no 
dilema de escolher entre a consciência e a conivência 
com uma gangue, pré-condição para sua segurança. 

A religiosidade compartilhada pelo grupo social, 
por sua vez, tem um peculiar potencial protetor: «aquilo 
que conta não é o fato de uma pessoa ser religiosa ou 
menos, mas que tal religiosidade seja compartilhada no 
ambiente onde ela vive» (STARK; BAINBRIDGE, 1996, 
p. 72). Nos ambientes onde a força do vinculo religioso 
torna-se norma comportamental («é a lei»), quanto 
mais «religioso» o individuo é, menos probabilidade 
ele tem de se deixar envolver em comportamentos 
desviantes e delinqüenciais Nos ambientes muito 

secularizados como os grandes conglomerados 
urbanos, porém, a hipótese tem menos probabilidade 
de se sustentar, pois seja o adolescente praticante 
seja o menos praticante, ambos tem as mesmas 
probabilidades de se encontrarem estatisticamente 
entre os delinqüentes. 

Se a maioria dos amigos não é ativamente 
religiosa, as motivações religiosas não conseguem 
deslanchar o processo através do qual as normas são 
aceitas e justificadas pelo indivíduo e pelo grupo. A 
interpretação e a aceitação das normas e dos valores de 
referencia e, portanto, a rejeição dos comportamentos 
associais, advém no quotidiano através da interação 
com o grupo de coetâneos. A pertença a um grupo 
de coetâneos (ou a um grupo normativo coeso do 
tipo de uma gangue) gera condições para a filtragem 
de experiências da vida quotidiana e da aceitação 
(no mundo interior) das normas e dos valores 
compartilhados no grupo. 

Quando a maioria dos componentes do grupo 
social é religiosa, a religião entra livremente na 
interação quotidiana e se torna um elemento válido do 
sistema normativo e do referencial de valores. De fato, 
como conseqüência de tal interação no grupo, a religião 
tem o potencial de promover a vinculação de seus 
adeptos a uma «comunidade moral». Neste sentido, 
analisando em chave sociológica, não seria um fator 
negativo como o «medo do pecado» que constringiria 
os sujeitos a não se desviarem das normas, mas um 

Se a maioria dos 
amigos não é 

ativamente religiosa, as 
motivações religiosas 

não conseguem 
deslanchar o processo 

através do qual as 
normas são aceitas 
H�MXVWLˉFDGDV�SHOR�

indivíduo e pelo grupo.

“

“

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



87Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

fator positivo, ou seja, a necessidade de defender a 
auto-estima e o prestigio dentro de um grupo social ou 
de uma comunidade à qual ele se sente ligado por laços 
de pertença. 

É conhecido hoje como alguns movimentos 
eclesiais e extra-eclesiais especialmente os grupos 
pentecostais e carismáticos, conseguem atrair muitos 
de seus membros porque oferecem uma oportunidade 
de “cura” de seus diversos males. Entre tantos destes 
males, alguns são associados à cura física. Mas não são 
poucos os fiéis que se avizinham de tais grupos para 
liberarem se dos males relacionados à sua condição de 
marginalidade, tais como a toxico-dependência, a vida 
dissoluta, o alcoolismo, etc. 

Autor de um artigo sobre o argumento, Cleto 
Caliman explica como, em um primeiro momento do 
contato com esta “moral community” o sujeito busca 
“a cura” de seus males. Tal experiência terapêutica 
corresponde a um ritual de recuperação que predispõe 
o iniciante à experiência de grupo: 

o grupo torna-se para ele uma comunidade 
de referência e sustentação de um ponto de 
vista não somente religioso mas também 
social e cultural. Dentro da comunidade se 
reproduzem as normas de conduta pessoal, 
social e religiosa que devem orientar a 
totalidade da vida do crente. Em tal espaço, 
livre das «cadeias do mal», a inserção na 
comunidade se estabelece quando o crente 
assume responsabilidades e funções na sua 
estrutura institucional. (CALIMAN Cleto, 
2000). 

A EMERGÊNCIA DAS NECESSIDADES 
EXISTENCIAIS, DE SENTIDO, 
DE TRANSCENDÊNCIA 

Um olhar para a história recente das teorias das 
necessidades humanas demonstra como o conceito 
evoluiu cronologicamente dentro de uma perspectiva 
filosófica, para posteriormente desenvolver-se dentro 
do âmbito econômico, psicológico e sociológico. 
Tende-se a passar de uma condição reativa, na qual 
o sujeito se encontra na situação de ter que reagir 
à constante falta de satisfação das necessidades 
fundamentais, à condição que podemos chamar de 
proativa onde o sujeito é motivado por uma tensão 
positiva proveniente de um vínculo afetivo que ele 

cria com uni projeto de vida. O menino de rua que luta 
todos os dias para a sua sobrevivência vive as suas 
necessidades em condição de completa reatividade: 
ele reage, defende-se, luta contra a fome, a miséria, 
a doença, a polícia, etc. Já um jovem que estuda 
numa escola conceituada, e tem garantidas as suas 
necessidades fundamentais, tende a não se sentir 
constrangido a «jogar na defesa» (atitude reativa) pois 
não precisa reagir contra a falta de meios; mas ele 
tende a «jogar no ataque» da proatividade, que brota 
da «vontade de ser» e de realizar seu projeto de vida. 

A EVOLUÇÃO DA PESQUISA SOBRE 
AS NECESSIDADES HUMANAS 

A análise do conceito de necessidades humanas, 
em uma perspectiva psicológica e sociológica, 
foge de uma conotação de “rigidez”, da conotação 
de “necessidade” no seu sentido estrito como era 
concebido na Idade Média e depois dentro de uma 
perspectiva economica. A psicologia, por sua vez, 
desenvolve conceitos de necessidade ligados às 
motivações intrínsecas da pessoa humana e à questão 
da proatividade ou capacidade do indivíduo de 
autogovernar-se orientado pela sua humanidade. 

A perspectiva psicológica evidenciou 
particularmente as necessidades existenciais, 
relacionais, de significado ou de sentido da vida. Não 
se limita, como é o caso da perspectiva econômica, 
à consideração das necessidades materiais, mas 
as supera, refletindo sobre a realização da pessoa 
humana, tanto no âmbito das relações (necessidade 
de afeto, de amizade, de solidariedade, de formação) 
quanto no âmbito existencial, que diz respeito à busca 
pelo sentido da vida (necessidade de significado, de 
sentido). 

As necessidades sob uma perspectiva sociológica 
são analisadas a partir dos diversos contextos de vida, 
da demanda por mudanças sociais e das insatisfações 
que ocorrem na sociedade. A perspectiva sociológica 
estuda as diversas concepções de necessidade 
desenvolvidas dentro de outras perspectivas (filosófica, 
econômica, psicológica); o sistema social (e sistemas 
sociais) como matriz de novas culturas; e, sobretudo, 
a continua emergência de novas necessidades a partir 
das transformações da sociedade tecnologicamente 
avançada. 

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



88 Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

NECESSIDADES ENTENDIDAS COMO 
Ǿ���3�����ǿǡ���������������.!�ǫ�

Dentro das diferentes perspectivas que explicam 
as necessidades humanas encontram-se elementos 
comuns que dizem respeito ao conceito mesmo de 
necessidade. São eles: subjetividade, cuja origem 
se encontra na pessoa; a necessidade, enquanto as 
necessidades constituem urna carência reclamada pelo 
sujeito; a plasticidade, ou a capacidade de adaptação 
das necessidades aos diferentes contextos históricos e 
individuais; a proatividade, enquanto as necessidades 
motivam a realização do ser humano enquanto 
homem; a organização, entre hierarquia e classificação.  

Das caracteristicas acima concentramo-nos, em 
vista de nossa análise, na sua tendência à organização 
hierárquica e na proatividade. A organização 
hierárquica das necessidades é expressa, por exemplo, 
por A. Maslow (1948), através de uma hierarquia regida 
pelo princípio que ele denomina de «emergência», 
segundo o qual, quando necessidades mais baixas 
em uma escala são satisfeitas, emergem outras cm 
base ao dinamismo proativo do sujeito. Também 
outros autores adotam hierarquias. De modo especial 
nos interessamos pelos últimos dois elementos: a 
organização hierárquica c a proatividade. Inglehart 
(1983) distingue as necessidades entre as materialistas 
e as pós-materialistas. Tullio-Altan (1974) indica três 
tipos Fundamentais de necessidades: biológicas, dos 
sistemas sociais e superiores, as quais são colocadas 
em uma hierarquia de precedência segundo a qual 
a satisfação necessária das primeiras na fila torna 
possível a manifestação das sucessivas. Doyal e Gough 
(1984) concebem uma hierarquia do tipo dinâmico, 
sistemático, “interrelacionado como uma rede”. 
Chombart de Lauwe (1971) nota que quando o sujeito 
se liberta dos limites das necessidades materiais (que 
o deixam em condições de “preocupação” constante, 
típicas das situações de miséria e pobreza), a hierarquia 
das necessidades tende a se transformar, o sujeito se 
torna mais livre para responder às necessidades mais 
“altas”, pois ele se encontra agora em uma situação de 
“interesse livre». 

Para explicar o dinamismo proativo das 
necessidades podemos partir do seu princípio oposto, o 
princípio da homeóstase, propriedade auto-reguladora 
de um sistema ou de um organismo, que permite manter 

o estado de equilíbrio de suas variáveis essenciais ou 
de seu meio ambiente, para posteriormente chegar ao 
entendimento do que seja a proatividade, ou a busca 
de um equilíbrio através da tensão ou da necessidade 
de crescimento.  

O princípio da homeostase corresponderia a uma 
busca de acomodação contínua aos contextos em 
que o individuo se encontra. Quando o processo de 
acomodação leva a um desequilíbrio, a uma «carência», 
tende a produzir uma reação necessária do sujeito 
no momento em que o mesmo busca um equilíbrio 
perdido ou condições normais de vida perdidas. Um 
exemplo é o garoto que furta para matar a fome: um 
ato de reação diante de uma necessidade imperiosa 
básica, a fome. 

O princípio da proatividade (ou da tensão) está 
ligado à dimensão dinâmica das necessidades, da sua 
capacidade de estartar os mecanismos motivacionais 
e a competência das pessoas para que elas consigam 
superar determinadas situações e, assim, realizar os 
próprios projetos. Exemplo desse principio é a situação 
de um jovem que supera todas as fadigas e obstáculos 
para conseguir atingir o objetivo que é o de entrar na 
universidade, se formar, ter urna profissão no futuro. 

As normas e valores 
aceitos dentro de uma 
«comunidade moral» 

produzem verdadeiros 
VLVWHPDV�GH�VLJQLˉFDGR��

tendências culturais, 
ou uma constelação 
de valores, que se 
tornam critério de 

referência no momento 
em que as pessoas 
fazem suas opções 
na vida quotidiana. 

“

“

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



89Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

A proatividade se revela como uma tensão do 
sujeito orientada ã realização de sua humanidade. 
Constitui uma tendência da natureza humana. Ela, 
segundo Maslow (1974) é provida de intencionalidade 
finalizada à consecução de objetivos, fins e valores que 
levam o sujeito à realização de si mesmo. De fato, o 
notável psicólogo e humanista entendia tal tendência 
como “selfactualization”. 

Enquanto um dado cultural, a demanda 
das necessidades são finalizadas à realização da 
natureza humana, são históricas, se multiplicam 
e se diferenciam de cultura para cultura. A cultura 
oferece normas, modelos, crenças, atitudes, valores 
e fins que, interiorizados pelo indivíduo dentro de um 
processo de socialização, são por ele compartilhados 
e hierarquicamente estruturados. As normas e valores 
aceitos dentro de uma «comunidade moral» produzem 
verdadeiros sistemas de significado, tendências 
culturais, ou uma constelação de valores, que se tornam 
critério de referência no momento em que as pessoas 
fazem suas opções na vida quotidiana. A hierarquia que 
emerge da assunção de um sistema de significado é 
produzida por normas sociais interiorizadas no processo 
de socialização e por valores compartilhados dentro de 
um grupo social. Tais valores e normas tornam-se um 
referencial. Eles são matrizes de novas necessidades, 
que, nesse processo dinâmico, se tornam sempre mais 
abstratas e mais altas em uma hierarquia: são elas, por 
exemplo, as necessidades emergentes, existenciais e 
de sentido da vida. 

�������
3����������������������
EXISTENCIAIS E DE SENSO 

Uma tipologia das necessidades se apresenta 
complexa pelo fato de existirem muitas necessidades, 
pela diversidade de perspectivas segundo as quais elas 
são consideradas (filosófica, econômica, psicológica, 
sociológica), pelas correntes resultantes e pelo 
objetivo ao qual elas servem (por ex. para a análise 
das necessidades nas várias etapas da infância e 
adolescência). 

Das inúmeras pesquisas, podemos criar uma 
tipologia que considere as necessidades humanas 
distintas entre aquelas que acentuam objetos 
materiais e aquelas que se concentram em motivações 
existenciais ou pós-materiais (distinção feita pelo 

sociólogo R. Inglehart). As necessidades materiais e 
pós-materiais podem ser vistas sob uma perspectiva 
pessoal e uma perspectiva social (CALIMAN, 2008, 
p. 93). Dentro de uma perspectiva pessoal, elas são 
estudadas prevalentemente pela psicologia; na 
perspectiva social, pela sociologia. 

a) Necessidades materiais 

Em perspectiva pessoal, podemos fazer 
referências às necessidades de base que provêm da 
natureza humana, biológica (comer, beber, dormir 
etc.). 

Na perspectiva social, referimo-nos ao 
prolongamento, no âmbito social, das necessidades 
fisiológicas ou de base. Elas dão origem às necessidades 
fundamentais, estudadas sobretudo pela sociologia 
do desenvolvimento, e dizem respeito à alimentação 
à habitação, ao vestuário, à higiene, à energia, aos 
serviços de saúde, de transporte, de educação, de 
trabalho, às convicções de crença e de pertença. 

b) As necessidades pós-materiais 

Na perspectiva pessoal, fazemos referência à 
natureza humana aberta à realização de si. Emergem 
como necessidades secundárias, como demanda 
motivacional no nível pessoal, mais “altas” em uma 
hierarquia. São elas as necessidades de afeto, de 
estima, de relações, de realização das potencialidades 
humanas, existenciais e de auto-realização, de sentido 
da vida e de transcendência. 

Na perspectiva social emergem as necessidades 
pós-materiais que ultrapassam os limites daquelas 
materiais, básicas e fundamentais. As necessidades 
pós-materiais tendem a emergir a partir do momento 
em que os cidadãos passam para um padrão mais 
alto de qualidade de vida. E uma condição em que os 
cidadãos agem mais movidos pelo “livre interesse” 
do que pelas necessidades básicas. Na base das 
necessidades sociais existe a garantia, fornecida aos 
cidadãos, das condições para a realização de si, para 
a construção de significados, para uma vida normal 
no ;inibiu) das relações humanas, para a atuação da 
dimensão transcendente da vida, para, enfim, uma 
melhor qualidade de vida ou índice de desenvolvimento 
humano. Manifestação das novas necessidades são, 
por exemplo, os movimentos ecológicos, pela paz, pela 

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



90 Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

solidariedade social, pela responsabilidade social, pela 
libertação da mulher, pelos direitos das categorias em 
desvantagem social, contra o appartheid racial e social, 
etc. 

As duas primeiras categorias, as necessidades 
de base e as necessidades sociais, podem ser distintas 
como necessidades materiais, ou seja, geradas pela 
forças primárias da natureza e do organismo humano. 
São necessidades que se situam no campo da “defesa” 
e da reação contra a falta de componentes básicos 
para a sobrevivência. As últimas duas categorias, 
ou seja, aquelas das necessidades pós-materiais e 
das necessidades existenciais, têm como referência 
as demandas da sociedade e da pessoa humana, 
respectivamente. São pos-materiais enquanto a 
sua motivação não provem mais primariamente do 
organismo, mas da necessidade de realização da pessoa 
humana. São necessidades que se situam no campo 
do “ataque”, da proatividade, do “interesse livre” da 
construção de projetos de vida.  Manifesta-se como um 
significativo recurso metodológico da pedagogia social 
para a projeção de ações preventivas e educativas. 

PREVENIR EM UMA PERSPECTIVA 
SOCIOEDUCATIVA DENTRO DE 
��
�����.X����������������

As pesquisas que estudam o influxo da religião 
sobre comportamentos, como também aquelas que 
monitoram a emergência de novas necessidades, 
podem nos sugerir ações preventivas no imbuo 
comportamental. Tais ações são estratégias que 
reforçam a resiliência dos sujeitos vulneráveis a 
situações de risco específicas, ligadas à violência, 
à delinqüência, aos problemas comportamentais e 
toxicománicos. 

Entre as ações preventivas podemos enumerar, 
em linha de máxima: a necessidade de educar a 
demanda das necessidades; de provocar a crença 
no futuro e em um projeto de vida; de reforçar os 
ambientes comunitários que demonstrem eficácia no 
preenchimento de vazios existenciais e de valores, fatos 
que afetam a vida dos jovens de hoje. Especificamos 
brevemente essas três modalidades de intervenção 
socioeducativa e preventiva. 

ATIVAÇÃO DAS NECESSIDADES EXISTENCIAIS 
E TRANSCENDENTAIS: EDUCANDO A 
DEMANDA DAS NECESSIDADES 

Como já acenamos acima, o conceito de 
necessidade denota uma tensão, ou seja, uma lacuna, 
um desequilíbrio, sentido pelo individuo ou por 
um grupo, entre os desafios que emergem da vida 
quotidiana e os recursos internos e externos com os quais 
o sujeito conta para poder reconstruir um equilíbrio 
perdido. Se os desafios são ligados à esfera material 
da vida — portanto, dizem respeito à sobrevivência —, 
então falamos de necessidades materiais (alimento, ar, 
calor, saúde etc.). Se os desafios se referem a objetos 
culturais, então falamos de necessidades sociais (de 
educação, de segurança, de habitação, de saúde, etc.). 
Existem, porém, desafios mais altos que se originam 
do desejo de realizar a natureza e a existência humana, 
e que são motivados pelas necessidades existenciais, 
como por exemplos aquelas de tipo relacional, de 
amizade, de transcendência, de auto-realização de 
sentido da vida, etc. 

A satisfação das necessidades materiais permite 
o alcance de um equilíbrio comprometido. Neste caso, 
a motivação provoca muito mais uma reação, finalizada 
ao restabelecimento desse equilíbrio comprometido. O 
sujeito se encontra na condição de ter que «lutar para 
sobreviver» mais que de pensar nas possibilidades do 
futuro ou em um projeto de vida. As instituições sociais 
que trabalham com adolescentes e jovens em situação 
de alto risco (altos índices de violência, delinquência 
e toxicodependência) trabalham num nível terciário 
de prevenção (ações de cura, acolhida e abrigamento, 
primeiros socorros, etc.). Isso garante aos destinatários 
um mínimo de segurança e bem-estar em base ao qual 
se pode sair la luta pela sobrevivência para um nível de 
proposição de perspectivas de vida e projetos de vida. 

Em circunstâncias de relativo bem estar, porém, 
em que as necessidades insatisfeitas não são tanto mais 
aquelas básicas (ligadas às questões da sobrevivência) 
mas sim aquelas mais altas numa escala de necessidades 
(existenciais, de sentido, transcendentais) falamos de 
tensão e não tanto de reação. Não nos referimos tanto 
à reação contra a fome, miséria, mal-estar ou contra 
um equilíbrio perdido mas sim a uma tensão positiva 
de tipo proativo, através da qual o sujeito não é tanto 
provocado para correr atrás do prejuízo, mas se sente 

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



91Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

em uma situação de inquietação positiva, às vezes até 

desejada, que persiste até que o objetivo perseguido 

seja atingido. Tal inquietude tem a capacidade de 

provocar ações capazes de responder às causas que 

originam as tensões existenciais: a necessidade de 

realizar em si as potencialidades da natureza humana. 

Em termos educativos, trata-se, por um lado, 

de cuidar dos sujeitos em situação de desvantagem 

social, que estão ainda na fase reativa, que lutam pela 

sobrevivência e pelas necessidades fundamentais. 

Por outro lado, trata-se de provocar neles a demanda 

por necessidades «mais altas», como aquelas do 

tipo existencial, de realização do ser humano, de 

sentido da vida. Daí a importância de um projeto de 

vida capaz de conjugar (e dar respostas a) ambas as 

motivações, sejam elas provocadas pelas necessidades 

fundamentais, sejam pelas necessidades existenciais. 

PROJETO DE VIDA COMO MOTIVAÇÃO PROATIVA 
O estado de tensão proativo em resposta às 

necessidades mais altas pode também existir em 
situações de pobreza digna, ou seja, daquela pobreza 
não extrema, na qual uma pessoa pode viver dignamente 
dentro de um ambiente familiar e de sua comunidade. 
É o caso de comunidades indígenas ou aborígenes 
que vivem, sob o nosso ponto de vista, em situação de 
pobreza, mas do ponto de vista deles em situação de 
igualdade social, de solidariedade e dignidade. E o caso 
também do faquir que faz da “fome” um instrumento 
para atingir objetivos espirituais e existenciais. Mas os 
meninos de rua não têm nada de faquir e nem vivem 
em tribos igualitárias da Amazônia ou da Africa: eles 
convivem diariamente com situações de sofrimento 
e risco, numa sociedade altamente discriminante 
e desigual. Difícil imaginar que um menino de rua, 
tenha condições de vislumbrar perspectivas e construir 
projetos para o futuro se continua a se expor aos riscos 
e às privações, e se continua vivendo em condições 
de abandono. O nível de satisfação das necessidades 
humanas abaixo de um certo nível (e este é o caso do 
menino que vive nas ruas),  tende a criar um estado de 
mal-estar e “preocupação”, provocados geralmente 
pela insatisfação das necessidades básicas. 

Uma disponibilidade relativa de recursos 
(materiais ou não), porém, faz com que o nível de 
preocupação se reduza, e o sujeito passe de uni 
comportamento de preocupação a um comportamento 
de interesse livre, permitindo as aspirações uma 
mudança de nível e de natureza. A preocupação da 
pessoa não se centraliza tanto mais nas necessidades 
fundamentais, mas naquelas mais altas, que favorecem 
a construção gradual de um projeto de vida. Tal tensão, 
ou situação de interesse livre, permite a progressiva 
“descoberta” de novos valores, ou seja, a “valorização” 
ou significação de tudo aquilo que consente de chegar 
a um objetivo perseguido e emoldurado dentro de um 
projeto de vida. 

Uma vez mais livres de situações reativas, ou pelo 
menos mais conscientes dos riscos que tais situações os 
obrigam a viver, os indivíduos podem mais livremente 
falar de valores, de constelação de valores, de formação 
humana, de projeto de vida. Se não conseguimos coibir 
todos os riscos vividos pelas pessoas – fato impossível 
visto que os riscos fazem parte do quotidiano - ao 

Em termos educativos, 
trata-se, por um lado, de 
cuidar dos sujeitos em 

situação de desvantagem 
social, que estão ainda 

na fase reativa, que 
lutam pela sobrevivência 

e pelas necessidades 
fundamentais. Por outro 

lado, trata-se de provocar 
neles a demanda por 
necessidades «mais 
altas», como aquelas 

do tipo existencial, de 
realização do ser humano, 

de sentido da vida. 

“

“

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



92 Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

menos podemos educar os jovens a terem consciência 
de seus riscos e a aprenderem a administrá-los no 
dia-a-dia. 

Uma constelação de valores — ou, se quisermos, 
de uma escala de valores, de um sistema de significados 
— assumida pela pessoa funciona como referencial 
em base ao qual ela orienta as próprias decisões. Os 
referenciais de valor constituem verdadeiros sistemas 
de significação dimensões que tocam as atitudes 
fundamentais, a maneira de os jovens se colocarem 
diante da realidade. Temos a expressão bem atual: 
“ele é um sujeito de atitude”, expressão essa que 
demonstra que, por detrás das suas decisões, existe 
um consenso em torno de uma tendência cultural 
(valores, crenças, normas e atitudes). Essas tendências 
culturais assumidas dentro de espaços comunitários 
facilita a construção de um centro gravitacional para 
as escolhas e as decisões de uma pessoa. A falta de 
uma consistente constelação de valores (ou de um 
sistema de significações) pode induzir a tomadas de 
posições orientadas ao aqui e agora, à satisfação das 
necessidades e aspirações do sujeito em base a uma 
total ausência de critérios de referência, ou em base 
a critérios incapazes de sustentar as importantes 
funções formativas do itinerário adolescencial. De fato, 
com o enfraquecimento dos referenciais normativos e 
valorativos mais consistentes, outros motivos, gerados 
por situações do momento ou da situação presente, ou 
por necessidades mais urgentes, acabam orientando o 
processo decisional do sujeito, então sob o imperativo 
de centros gravitacionais culturais efêmeros. 

Os sistemas de significação (constelações de 
valores) resultam de um processo de construção de 
significados pelo sujeito, segundo preferências pessoais 
que ele agrega em base aos influxos provenientes das 
diversas culturas presentes no contexto onde vive. 
Nem todos os sistemas de significação, portanto, são 
construtivos. Muitas vezes nos encontramos diante de 
culturas ou tendências culturais (gangues, skin-heads, 
hooligans, etc.) que funcionam como matrizes de valores 
e de significados que não conseguem aprovisionar o 
sujeito em crescimento com uma formação adequada, 
que não o ajudam a superar a transição entre a idade 
adolescencial e a adulta, e que não conseguem 
conduzi-lo para as metas da maturidade. 

A PERTENÇA A UMA “COMUNIDADE 
DE CARÁTER EDUCATIVO” 

E possível construir um ambiente que tenha 
condições de funcionar como referencial de valores e 
de normas, que seja forte o bastante para enfrentar as 
pressões de tendências culturais do tipo mafioso, e, ao 
mesmo tempo, permitir a construção de um «projeto de 
vida»? Partimos da hipótese segundo a qual a pertença 
a determinados ambientes, culturas, movimentos 
religiosos e comunidades educativas conseguem 
motivar e educar os sujeitos ao respeito pelos limites 
e pelas normas socialmente compartilhadas. Não nos 
referimos somente a ambientes religiosos (Centro 
Juvenil, ‘Oratórios’, Grupos de Jovens, etc.) mas 
também a ambientes de auto-ajuda (tipo Alcoólicos 
Anônimos, escotismo, etc.) e escolares (projeto 
educativo e comunidade educativa). 

Algumas organizações e movimentos 
conseguem criar um sólido referencial normativo, 
reforçar estilos de vida, atitudes, comportamentos e 
identidades, além de prevenir o vazio e a desorientação 
normativa. As organizações comunitárias, desde que 
consigam oferecer um sólido referencial normativo 
constitui-se em um significativo recurso para a 
prevenção de situações anômicas características das 
sociedades complexas. 

Pesquisas mostram evidências (STARK; 
BAINBRIDGE, 1996, p. 186) de que as escolas religiosas 
(católicas e protestantes) nos Estados Unidos tendem 
a oferecer condições de segurança, de contenção 
de comportamentos associais e de resultados 
académicos. Poderiam esses resultados ser acreditados 
à implantação de uma «comunidade educativa» capaz 
de oferecer opções culturais alinhadas com a educação 
em torno do ambiente escolar? São hipóteses que 
provocam a necessidade de aprofundar a pesquisa 
sobre o potencial das organizações comunitárias no 
campo da pedagogia social. 

��	��3������

ALBOU, Paul. Sur le concept de besoin. In: Cahiers 
����������������������������ǡ����ǡ�
���Ǧ�±�Ǥǡ�͙͟͡͝Ǥ�

BAUDRILLARD, Jean. La genèse idéologigue des besoins. In: 
������������������������������������, 47, 1969. 

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93



93Revista Dialogos: pesquisa em extensão universitária. IV Congresso Internacional de 
Pedagogia Social: domínio epistemológico. Brasília, v.18, n.1, dez, 2012

BAUMAN, Zigmunt. Vida liquida. Rio de Janeiro: Zahar, 
2005.

BLOCK J.; BLOCK J. H.; KEYES S. Longitudinally foretelling 
drug usage in adolescence: Early childhood personality and 
environmental precursors. In: Child Development, v. 59, n. 
2, 1988, p. 336-355. 

BOGHOSSIAN, Cynthia O.; MINAYO, Maria Cecília de S. 
Revisão sistemática sobre  juventude e participação nos 
últimos 10 anos. In: Saúde e Sociedade. São Paulo, v.18, n.3, 
2009, p.411-423.

CALIMAN, Cleto. O desafio pentecostal: aproximação 
teológica. Belo Horizonte: 2000, p.9. (paper). 

CALIMAN, Geraldo. Desafios riscos desvios. Brasília: 
Universa; UNICEF, 1998. 

-----. Le bande giovanili nel contesto americano. In: Attualità 
in Logoterapia, 1, 2002. 

-----. ����������� ��� ������ �� ������. Brasília: Universa; 
UNESCO, 2008. 

-----. Promuovere ‘resilience’ come risorsa educativa: dai 
fattori di rischio ai fattori protettivi. In: Orientamenti 
Pedagogici, 1, 2000, p. 19-44. 

CHOMBART DE LAUWE, Paul-Henry. Pour une sociologie 
des aspirations. Paris: Denoel; Gauthier, 1971. 

DOYAL Len; GOUGH, Ian. A theory of human needs. In: 
Critical Social Policy, n. 1, 4, 1984. 

DURKHEIM, Èmile. Due leggi dell’evoluzione penale. 
In: CIACCI, Margherita; GUALANDI, Vittoria (Org.). La 
costruzione sociale della devianza. Bologna: Il Mulino, 
1977, p. 178-215. 

ETZIONI Amitai. Basic human needs, alienation and 
inaughenticity. In: American Sociological Review, 33, 1968. 

GORMAN-SMITH, Deborah. The social ecology of community 
and neighborhood and risk for antisocial behavior. In: ESSAU, 
Cecilia (Org.). Conduct and oppositional defiant disorders: 
epidemiology, risk factors, and treatment. Mahwah, NJ: 
Lawrence Erlbaum Associates Publishers, 2003, p. 117-136. 

GRAHAN Jesse ; HAIDT Jonathan. Beyond beliefs: religions 
bind individuals into moral communities. In: Personality and 
Social Psychology Review, 14(1) 140–150, 2010. 

GRANQVIST, Pehr. Attachment and religiosity in 
adolescence: cross-sectional and longitudinal evaluations. 
In: Personality and Social Psychology Bulletin, Vol. 28, No. 
2, 260-270 (2002) 

GRANQVIST, Pehr; MIKULINCER, Mario; SHAVER, Phillip 
R. (2010). Religion as attachment: normative processes 
and individual  differences. In: Personality and Social 
Psychology Review, 2010, 14, 49-59. 

INGLEHART, Ronald F. La rivoluzione silenziosa. Milano: 
Rizzoli, 1983. 

JESSOR, Richard (Org.). New perspectives on adolescent 

risk behavior. Cambridge: Cambridge University Press, 
1998. 

JUNGER, Marianne; POLDER, Wim. Religiosity, religious 
climate, and delinquency among ethnic groups in the 
Netherlands. In: British Journal of Criminology, 3, 1993, p. 
416-435. 

KOENIG, Howard G., McCULLOUGH, M. E., & LARSON, 
D. B. (2001). Handbook of Religion and Health. New 
York: Oxford University Press. Retrieved May 2, 2012, 
from Questia database: http://www.questia.com/
PM.qst?a=o&d=106205961 

LIBÂNIO, João Batista. Teologia da revelação a partir da 
modernidade. São Paulo: Loyola, 1992. 

MASLOW, Abraham. “Hygher” and “lower” needs. In: The 
Journal of Psychology, 25, 1948, p. 433-436. 

-------. Motivazione e personalità. Roma: Armando, 1974. 

MOREIRA-ALMEIDA, Alexander. O crescente impacto das 
publicações em espiritualidade e saúde e o papel da Revista 
de Psiquiatria Clínica. In: Revista de Psiquiatria Clínica, 37, 
n. 2, 2010, p. 41-42. 

MOREIRA-ALMEIDA, Alexander; NETO, Francisco L.; 
KOENIG, Harold, G. Religiosidade e saúde mental: uma 
revisão. Revista Brasileira de Psiquiatria, 28, n. 3, 2006, p. 
242-250. 

MURAD, Afonso. Gestão e Espiritualidade, uma porta 
entreaberta. São Paulo: Paulinas, 2007 (Coleção Ética & 
Negócios).

PANZINI, Raquel G.; ROCHA, Neusa S. da; BANDEIRA, 
Denise R.; FLECK, Marcelo P. de A. Qualidade de vida e 
espiritualidade. Revista de Psiquiatria Clínica, 34, supl 1, 
105-115, 2007. 

RICHARD, Alan J.; BELL, David C.; CARLSON, Jerry W. 
Individual religiosity, moral community, and drug user 
treatment. In: Journal for the Sientific Study of Religion, 
v. 39, n. 2, 2000. 

SILVA Rogério R. da; SIQUEIRA, Deis. Espiritualidade, 
religião e trabalho no contexto organizacional. In: Psicologia 
em Estudo, v. 14, n. 3, 2009, p. 557-564.

STARK, Rodney; BAINBRIDGE, William S. Religion, deviance 
Ƭ���������������. New York; London: Routledge, 1996. 

STARK, Rodney; KENT, Lori; DOYLE, Daniel P. Religion and 
delinquency: the ecology of a “lost” relationship. In: Journal 
of Research in Crime and Delinquency, n. 1, 1982, p. 4-24. 

TULLIO-ALTAN, Carlo. I valori difficili: inchiesta sulle 
tendenze ideologiche e politiche dei giovani in Italia. Milano: 
Bompiani, 1974. 

CALIMAN, G. Comunidades educativas e espiritualidade na Educação Social, p. 80-93


