


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Diversidade Cultural: 
18 anos da Lei 10.639 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



2 

  



3 

Elisângela Lambstein Franco de Moraes 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Diversidade Cultural: 
18 anos da Lei 10.639 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

  



4 

Copyright © Autoras e autores 
 
Todos os direitos garantidos. Qualquer parte desta obra pode ser 
reproduzida, transmitida ou arquivada desde que levados em conta os 
direitos das autoras e dos autores. 
 

 
Elisângela Lambstein Franco de Moraes 

 
Diversidade Cultural: 18 anos da Lei 10.639. São Carlos: Pedro & 
João Editores, 2021. 127p. 14 x 21 cm. 
 
ISBN: 978-65-5869-585-1 [Impresso] 
            978-65-5869-626-1 [Digital] 
 
1. Diversidade cultural. 2. Educação emancipadora. 3. Cultura Afro-
brasileira. 4. Mulheres da/na educação. I. Título. 

 
CDD – 370 

 

 
Capa: Paulo Eduardo Bertolazzi (criação) e Petricor Design (finalização) 
Ficha Catalográfica: Hélio Márcio Pajeú – CRB - 8-8828 
Diagramação: Diany Akiko Lee 
Editores: Pedro Amaro de Moura Brito & João Rodrigo de Moura Brito 
 
Conselho Científico da Pedro & João Editores: 
Augusto Ponzio (Bari/Itália); João Wanderley Geraldi (Unicamp/ Brasil); 
Hélio Márcio Pajeú (UFPE/Brasil); Maria Isabel de Moura (UFSCar/Brasil); 
Maria da Piedade Resende da Costa (UFSCar/Brasil); Valdemir Miotello 
(UFSCar/Brasil); Ana Cláudia Bortolozzi (UNESP/ Bauru/Brasil); Mariangela 
Lima de Almeida (UFES/Brasil); José Kuiava (UNIOESTE/Brasil); Marisol 
Barenco de Mello (UFF/Brasil); Camila Caracelli Scherma (UFFS/Brasil); Luís 
Fernando Soares Zuin (USP/Brasil).  
 
 
 
 
 

Pedro & João Editores 
www.pedroejoaoeditores.com.br 

13568-878 – São Carlos – SP 
2021  



5 

Sumário 
 
 
 

Prefácio 7 
Luci Chrispim Pinho Micaela  
  
Introdução 9 
  
1. Do Projeto de Lei à Aprovação 11 
1.1 Trâmites do Projeto de Lei – PL 259/1999 
para a Lei 10.639/2003 

11 

  
2. Cultura Afro-brasileira na Escola 33 
2.1 Promovendo Educação com Capoeira 33 
2.2 Abordando mais sobre Capoeira 36 
  
3. Artigos 51 
Artigo 1 ‒ A Roda de Capoeira no Espaço Escolar 
e suas Perspectivas para as Relações Étnico-
Raciais no Brasil  

51 

Artigo 2 ‒ A Cultura Afro-brasileira no Espaço 
Escolar por meio da Capoeira 

58 

Artigo 3 ‒ Formação de Professores no 
horizonte da Educação Étnico-racial, a 
necessidade de Formação para a Diversidade 
Cultural 

74 

3.1 O Mito da Democracia Racial 77 
3.2 Comunicação do Educador frente às 
Questões Étnicas 

81 

  
4. Visibilidade da Mulher Negra no Currículo 
Escolar 

85 

4.1 Nome de Grandes Mulheres que fazem parte 
da Nossa História 

94 



6 

  
Considerações Finais 105 
  
Referências 107 
  
Posfácio: Cultura, História e Educação Crítica 
Emancipadora 

123 

Francisco Evangelista  
  
Sobre a Autora 127 

 
  



7 

Prefácio 
 
 
 

A escolha para escrever a apresentação desta obra, 
Diversidade Cultural: 18 anos da lei 10.639, em 28 de 
setembro de 2021, tem um propósito, registrar em poucas 
palavras, que nesta data completa-se 150 anos da LEI DO 
VENTRE LIVRE, promulgada em 28 de setembro de 1871. 
Lembrando que mulheres e homens negros sempre foram as 
protagonistas das suas liberdades.  

Passado um século e meio consideramos uma guinada 
importante publicizar obras que trazem um coletivo de 
reflexões sobre as pautas raciais/étnicas, resgatam 
caminhos percorridos e nos reeducam sobre a nossa própria 
história. Instigam e questionam as distorções geradas no 
imaginário social, no que tange a igualdade racial tão 
desejada nos cenários da sociedade brasileira. Esta presente 
obra, explicita que o tecido epitelial das construções das 
legislações antirracistas não é equânime quando mantêm a 
hegemonia do pensamento social da elite brasileira, que 
nega e inferioriza e desconstrói o aporte de matrizes 
africanas na formação da nacionalidade. Uma sociedade, 
segundo os dados populacionais do IBGE e PNAD reportam 
uma composição por 56,1% de negros e pardos. 

A cultura africana nos desloca a compreender África, como 
o berço da humanidade que tomou acento e conquistou o direito 
à história. Tornou-se uma emergência mundial fortalecer ações 
contrarias as discriminações raciais, as xenofóbicas e formas 
correlatas de intolerâncias. A energia investida nesta publicação 
narra que conhecer as origens é fundante para a ampliação da 
consciência social e histórica do povo brasileiro. Ela nos leva a 
debruçar sobre os muros dos 18 anos das exigências da lei 
10.639/03, uma alteração da Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional nº 9.394/1996. Uma legislação que trata 



8 

sobre o ensino de História e Cultura Afro-brasileira e africana no 
currículo da educação, uma política pública transformadora que 
nos convida à formação continuada, provoca-nos a pesquisar, 
estudar e rever “práxis” pedagógica.   

A diversidade da sociedade brasileira provoca a 
educação, em todo o seu conjunto a potencializar as 
singularidades culturais e históricas de todas aquelas que a 
compõem, enquanto indivíduo e enquanto povo de uma 
nação. Debruçando sobre os Parâmetros Curriculares 
Nacionais (PCN’s), compreendemos que a escola é um 
espaço privilegiado para a promoção da igualdade e 
eliminação de toda forma de discriminação e racismo, por 
possibilitar em seu espaço físico a convivência de pessoas 
com diferentes origens étnicas, culturais e religiosas. 
Compete a escola romper com o silêncio imposto aos povos 
negros e indígenas, relegados na historiografia brasileira e 
propiciar com que a história seja contada por diferentes 
vozes e reescrita por diversas mãos. A escola é um espaço 
para ser equânime e estar de portas abertas nas construções 
de ações afirmativas positivas.  

Percorrer a trilha da lei 10.639/03 é romper com a 
invisibilidade de heróis e heroínas negras no currículo escolar e 
acadêmicos, muitos deles estão sendo citados nesta obra. É 
propiciar através da educação a compreensão da sociedade, 
incentivando-os ao reconhecimento e pertencimento da 
cidadania, da preservação da cultura dos povos tradicionais e 
valorização da memória como parte indispensável para a 
superação das desigualdades raciais/étnicas.  

 
Luci Chrispim Pinho Micaela 

Doutoranda na PPGE - UNICAMP 
Bolsista junto ao CNPq 

Membro do grupo de pesquisa GEPEJA 
Militante do Movimento Negro Unificado -MNU  



9 

Introdução 

 
 
 
Este ano, especificamente no dia 09 de janeiro de 2021, 

a Lei nº 10.639, de 09 de janeiro de 2003 atingiu sua 
maioridade completando dezoito anos de implantação e 13 
anos de sua alteração, que se deu pela Lei nº 11.645, de 10 de 
março de 2008. A primeira implantou o trabalho com a 
cultura Africana, alterando a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro 
de 1996, a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 
(LDB) e a segunda incluiu a obrigatoriedade, além da Cultura 
Afro-Brasileira, também a Cultura Indígena isso em todo o 
currículo do sistema de ensino em âmbito nacional. 

O presente livro surge da inquietação de que essa luta é 
de todos, que a aplicação da Lei incita padrões de justiça e 
equidade em meio ao caos do racismo estrutural a que 
estamos todos expostos dia a dia.  

Neste livro constam reflexões desenvolvidas ao longo 
de anos de pesquisa, inicialmente fragmentos da dissertação 
de mestrado e depois artigos editados em diversos meios 
acadêmicos. 

Essa coletânea segue como homenagem aos dezoito 
anos de implantação da Lei nº 10.639/03, uma vez que sobre 
ela sempre há algo a ser dito. Assim, este livro vem unir às 
vozes reflexivas aqui expostas a tantas outras vozes que 
ecoam, e juntos vamos elevar essas vozes num processo de 
envolvimento na elaboração deste material, que representa 
compromisso, ética e respeito para com o povo brasileiro. 

Constam aqui artigos bibliográficos, estudos de campo, 
fragmentos selecionados de materiais que estão expostos 
em livros e revistas, palestras, mesas de debates, rodas de 
conversa e seminários, sendo que tais ideias já foram 
lançadas ao público e ao mundo acadêmico. 



10 

O esforço deste trabalho consiste em manter a 
temática sempre em foco, abrir para o debate, dando 
margem à amplitude e à visibilidade, fazendo jus à 
maioridade da Lei que bate à porta dos sistemas de ensino 
do país, das escolas comunitárias e espaços educativos e 
onde mais essa lei se faça existir. 

Conhecer em profundidade esta Lei, colocá-la em 
prática, incorporá-la na pedagogia étnico-racial junto às 
crianças de todos os cantos desse Brasil imenso, é tarefa de 
todo educador. 

Mesmo diante da relevância pautada, inclusive pela Lei 
que a assegura, trata-se de uma temática que passa por 
descasos; nesse sentido, espera-se muito mais da sociedade 
com ações afirmativas e políticas públicas, espera-se ainda 
mais que as escolas se fortaleçam no quesito do 
desenvolvimento de atividades que tragam e levantem 
questões de justiça, equidade e cidadania. 

 
 
 

  



11 

1. 
 

Do Projeto de Lei à Aprovação 
 
 
 

1.1 Trâmites do Projeto de Lei – PL 259/1999 para a Lei nº 
10.639/2003.1 

 
O Projeto de Lei (PL) 259/1999 foi apresentado à 

Câmara dos Deputados em 11 de março de 1999, com a 
ementa que dispôs sobre a obrigatoriedade da inclusão da 
temática História e Cultura Afro-brasileira no currículo oficial 
das escolas em território nacional. 

A tramitação desse projeto foi um processo que 
perdurou por longos três anos e dez meses, quase quatro 
anos da ementa até a sua aprovação.  

O projeto foi apresentado à mesa diretora pela 
Deputada Esther Grossi e pelo deputado Ben-Hur Ferreira, 
cujas biografias estão baseadas na Fundação Getulio Vargas. 

 
Esther Pilar Grossi nasceu em Santa Maria — -Rio Grande do Sul, no 
dia 24 de abril de 1936. Atuou como Deputada Federal e autora do 
PL em questão. Iniciou sua carreira política se filiando ao Partido dos 
Trabalhadores (PT) em 1985.  
Foi fundadora, Professora e Coordenadora do Grupo de Pesquisa 
GEEMPA (Grupo de Estudos sobre Educação Metodologia de 
Pesquisa e Ação); atuou como Secretária Municipal de Educação e 
foi professora na área de Matemática na PUC (Pontifícia 
Universidade Católica). Fez Mestrado em Matemática e o 
Doutorado em Psicologia Cognitiva. Coordenou projetos de 
alfabetização. Durante sua vida profissional recebeu várias 
condecorações por sua atuação como educadora, além de participar 

 
1 Projeto de Lei 259/1999. Disponível em: <https://www.camara.leg.br/
proposicoesWeb/ fichadetramitacao? idProposicao=15223> Acesso de: jan. 
a jul., 2021. 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/%20fichadetramitacao?%20idProposicao=15223
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/%20fichadetramitacao?%20idProposicao=15223


12 

da elaboração de livros sobre alfabetização, metodologia do ensino 
de matemática, ensino de crianças e adolescentes, epistemologia e 
metodologia das ciências (FUNDAÇÃO GETULIO VARGAS, 2021). 
 

E pelo deputado Ben-Hur Ferreira, do qual segue a 
biografia. 

 
Eurídio Ben-Hur Ferreira nasceu em Campo Grande — Mato Grosso 
do Sul, no dia 11 de janeiro de 1964. É formado em Filosofia e Direito, 
possui pós-graduação em Filosofia e História da Educação e 
Mestrado em Direito. Filiou-se ao Partido dos Trabalhadores (PT) em 
1988 e em 2005 filiou-se ao Partido da Social Democracia 
Brasileira (PSDB) e foi o vereador mais votado de Mato Grosso do 
Sul. Ligado ao movimento negro, foi integrante do Grupo Trabalho 
e Estudos Zumbi (TEZ), voltado para a luta contra o racismo. 
Também foi fundador do Centro de Direitos Humanos Marçal de 
Souza. Foi presidente da Comissão de Educação, Cultura e Esporte e 
membro do Conselho Estadual de Saúde e do Conselho da Criança e 
do Adolescente. Exerceu atividades profissionais de magistério 
superior e advocacia. Foi Secretário de Educação em Mato Grosso 
do Sul (FUNDAÇÃO GETULIO VARGAS, 2021b).  
 

Acredita-se aqui ser importante apresentar o histórico 
dos autores do PL em processo que deu início a todo esse 
emaranhado e os porquês de suas tramitações. 

Na data de 20 de março de 1999, ou seja, nove dias após 
a apresentação da ementa acontece a leitura e a publicação 
da matéria no Plenário.  

A seguir cópia do Diário da Câmara dos Deputados 
(DCD) página 10.942, Coluna 02, contendo o referido 
Projeto2.  
  

 
2 PL 259/1999. Página 10.942. Disponível em: <http://imagem.camara .gov.
br/Imagem/d/pdf/ DCD20MAR1999.pdf#page> Acesso de: jan. a jul., 2021. 



13 

 



14 



15 

 
 

No dia 15 de abril de 1999 o PL é despachado à Comissão 
de Educação, Cultura e Desporto (CECD) e à Comissão de 
Constituição e Justiça e de Cidadania (CCJC). 

Entre as datas de 12 e 19 de maio de 1999 foram 
determinadas cinco sessões, para apresentação de 
emendas, contudo, estas não foram apresentadas; somente 
em 17 de agosto de 1999 o Relator Deputado Evandro 
Milhomen protocolou o voto do relator com parecer 
favorável (PL. 259-A/99 — ao Diário da Câmara dos 
Deputados, publicado em 25 de agosto de 1999, página 
36.738, Coluna 02. 



16 

Evandro Costa Milhomen nasceu em Santana — Amapá, no dia 21 
de abril de 1962 e formou-se em Sociologia. 
Em 1994 filiou-se ao Partido Socialista Brasileiro (PSB), ocupou a 
Secretaria do Trabalho e Cidadania do Estado do Amapá e foi 
Vereador e Diretor do Sistema Nacional de Empregos do Amapá. Em 
1999, assumiu o cargo de Deputado Federal pelo Amapá e em 2003 
transferiu-se para o Partido Comunista do Brasil (PCdoB).  
Assumiu o cargo de Diretor Municipal de Ação Comunitária e foi 
nomeado secretário substituto da Secretaria Municipal de Ação 
Comunitária de Macapá.Em 2011, integrou a Comissão de 
Constituição e Justiça (CÂMARA DOS DEPUTADOS, 2021b; 
FUNDAÇÃO GETULIO VARGAS, 2021a).  
 

O PL é encaminhado em 19 de agosto de 1999 à 
Comissão de Constituição, Justiça e Redação e em 09 de 
maio de 2000 é determinado prazo para apresentação de 
emendas a ocorrerem entre 02 e 09 de maio, em cinco 
sessões. O prazo foi esgotado e não houve nenhuma 
apresentação de emendas. 

Em 26 de maio de 2000 o Deputado André Benassi 
apresentou o parecer favorável sobre a constitucionalidade, 
juridicidade e técnica legislativa da proposição. Suprimindo 
o art.5º do PL3. 

 
3 PL 259-A, de 1999. Disponível em: <https://www.camara.leg.br/proposicoes
Web/propmostrar integra?codteor=1127776&> Acesso de: jan. a jul., 2021 

https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop
https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop


17 

 
 

André Benassi nasceu em Jundiaí — São Paulo, em 14 de junho de 
1937. Tem formação em Direito.  
Entrou para a carreira política em novembro de 1970 na legenda do 
Movimento Democrático Brasileiro (MDB); se elegeu vereador, foi 
membro da Comissão de Constituição e Justiça e da Comissão de 
Finanças. Em novembro de 1972, foi eleito Prefeito de Jundiaí. Em 1976, 
foi vereador e vice-presidente da Câmara Municipal de Jundiaí e 
membro das Comissões de Finanças e de Justiça. Foi eleito deputado 
estadual em 1978, entrou para o Partido do Movimento Democrático 
Brasileiro (PMDB) e deu continuidade ao MDB. Presidiu a Comissão de 
Assuntos Municipais e foi membro da Comissão de Constituição e 



18 

Justiça. Em novembro de 1982, foi eleito prefeito novamente, saindo do 
cargo em 1989, ano em que ajudou a fundar, em sua cidade, o Partido 
da Social Democracia Brasileira (PSDB). 
Era advogado do Sindicato dos Ferroviários da Estrada de Ferro 
Santos-Jundiaí. Foi eleito membro titular das comissões de 
Constituição e Justiça e de Redação, e suplente da Comissão de 
Defesa Nacional. (FUNDAÇÃO GETULIO VARGAS, 2021c). 
 

Em 25 de setembro de 20014 foi realizada uma reunião 
ordinária na Câmara dos Deputados pela Comissão de 
Constituição e Justiça e de Cidadania (CCJC) e pela Comissão 
de Constituição, Justiça e Redação. A Sessão Legislativa 
Ordinária teve como pauta a análise da emenda e do parecer 
do Relator Deputado André Benassi tendo vista conjunta dos 
deputados Iédio Rosa da Silva e Zulaiê Cobra Ribeiro. 

Seguem os dados dos Deputados Federais que 
trabalharam nessa vista conjunta. 

 
Iédio Rosa da Silva nasceu em São Pedro da Aldeia — Rio de Janeiro, 
no dia 10 de novembro de 1942. Formou-se em Direito. 
Em 1967 filiou-se ao Movimento Democrático Brasileiro (MDB) e foi 
eleito vereador de São Pedro da Aldeia. Em 1977 desenvolveu 
trabalhos na Defensoria Pública do Estado do Rio de Janeiro e 
ingressou no Partido do Movimento Democrático Brasileiro 
(PMDB). Em 1988, foi eleito prefeito de São Pedro da Aldeia na 
legenda do PMDB e eleito Deputado Estadual em 1994. Em outubro 
de 1998 foi eleito Deputado Federal. Assumiu o mandato de vice-
presidente da Comissão Permanente de Constituição, Justiça e 
Redação e da Comissão Permanente de Direitos Humanos. Integrou 
ainda a Comissão de Trabalho, Administração e Serviço Público e foi 
membro do Conselho de Ética e Decoro Parlamentar. 
Em 2001, ingressou no Partido Socialista Brasileiro (PSB). Ainda 
nesse ano transferiu-se para o Partido da Frente Liberal (PFL). 
(FUNDAÇÃO GETULIO VARGAS, 2021d). 
 

Sobre Zulaiê Cobra Ribeiro tem-se que:  

 
4 Parecer do Relator André Benassi. Disponível em: <https://www.
camara.leg.br/internet/ordemdodia/ integras/6931.htm> Acesso em: jan. a 
jul. 2021. 



19 

 
Zulaiê Cobra Ribeiro nasceu em São José do Rio Pardo – São Paulo 
no dia 18 de novembro de 1943. Formou-se em Direito.  
Filiada ao Partido do Movimento Democrático Brasileiro (PMDB) foi 
Deputada Federal e Membro do Conselho Nacional de Defesa do 
Consumidor do Ministério da Justiça e da Comissão da OAB-DF, 
encarregada do acompanhamento da Constituinte; foi titular da 
Comissão de Constituição e Justiça e exerceu a vice-liderança do 
PSDB. Em 2007, ingressou no Partido Humanista da Solidariedade 
(PHS). Em Agosto de 2009, filiou-se ao Democratas, partido oriundo 
da refundação do PFL, dois anos antes. Em 2011, migrou para o 
recém-fundado Partido Social Democrático (PSD). 
Em maio de 1996, participou do seminário Liderança Feminina 
Emergente, realizado em Brasília.  
Nos anos 1980, foi assessora jurídica e sócia do SOS Mulher, Pronto 
Socorro da Mulher Paulista, coordenadora do I Encontro de 
Advogados de São Paulo, integrante do Conselho Estadual da 
Condição Feminina do Estado de São Paulo e vice-presidente da 
Associação dos Advogados Criminalistas do Estado de São Paulo. No 
mesmo período, tornou-se apresentadora do programa Direito da 
Mulher, na TV Record de São Paulo, tendo proferido palestras em 
vários congressos e seminários. Indicada pela OAB-SP e pelo 
Conselho Estadual da Condição Feminina, elaborou o texto do 
decreto que criou a Delegacia de Polícia de Defesa da Mulher. 
(FUNDAÇÃO GETULIO VARGAS, 2021e). 
 

O PL percebe o encerramento automático do prazo 
para Vista Conjunta em 27 de setembro de 2001.  

Vista conjunta trata-se de: 
 
Solicitação feita pelo senador para examinar melhor determinado 
projeto, adiando, portanto, sua votação. Quem concede vista é o 
presidente da comissão onde a matéria está sendo examinada, pelo 
prazo improrrogável de até cinco dias. Caso a matéria tramite em 
regime de urgência, a vista concedida é de 24 horas, mas pode ser 
somente de meia hora se o projeto examinado envolve perigo para 
a segurança nacional.5 

 

 
5 Agência Senado. Vista Conjunta. Disponível em: <https://www12.
senado.leg.br/noticias/glossario-legislativo/ pedido-de-vista> Acesso em: 
jan. a jul. 2021. 



20 

Na data de 01 de outubro de 2001 acontece a devolução 
de Vista Conjunta sendo os Deputados Iédio Rosa e 
Deputada Zulaiê Cobra os responsáveis. 

Realizou-se em 08 de novembro de 2001 uma reunião 
ordinária deliberativa na Câmara dos Deputados, na Comissão de 
Constituição, Justiça e de Cidadania com leitura e publicação dos 
pareceres da Comissão de Educação, Cultura e Desporto e pela 
Comissão de Constituição, Justiça e Cidadania. A publicação 
consta no Diário da Câmara dos Deputados de 09 de novembro 
de 2001, na página 57.418, Coluna 02.  

Aprovado por Unanimidade o Parecer com a emenda 
adotada pela Comissão de Constituição, Justiça e Cidadania, 
cuja ordem do dia se deu em suprimir o art. 5° do projeto 
ocorreu na Sala da Comissão, tendo na Presidência da 
Câmara e na Comissão de Educação, Cultura e Desporto o 
Deputado Inaldo Leitão.  

 
Inaldo Rocha Leitão nasceu em Sousa ‒ Paraíba, no dia 4 de 
novembro de 1951. Formou-se em Direito e foi Professor do Centro 
de Ciências Jurídicas e Sociais da Universidade Federal da Paraíba 
(UFPB). Foi eleito deputado estadual em 1994, pela legenda do 
Partido do Movimento Democrático Brasileiro (PMDB). Na 
Assembleia Legislativa da Paraíba (ALPB), foi líder do Governo e do 
PMDB de 1995 a 1997. Nesse último ano, tornou-se presidente da 
seção paraibana do PMDB. Em 1998, foi eleito deputado federal, 
dessa vez pelo Partido da Social Democracia Brasileira (PSDB). Em 
janeiro de 1999 encerrou o seu mandato de deputado estadual e 
ocupou uma cadeira na Câmara dos Deputados. Integrou as 
comissões permanentes de Constituição, Justiça e Redação, de 
Ciência, Tecnologia, Comunicação e Informática, de Direitos 
Humanos e do Trabalho e Serviço Público. Atuou ainda em 
Comissões Externas, foi nomeado assessor jurídico da Prefeitura 
Municipal de Sousa, chefiou o Departamento de Ciências Jurídicas 
da UFPB e foi diretor desse mesmo campus. Foi conselheiro da 
Ordem dos Advogados do Brasil (OAB - secção da Paraíba) e assumiu 
o cargo de Procurador do Estado da Paraíba. Foi Secretário de 
Justiça do Estado da Paraíba e Presidente do Conselho de 
Coordenação Penitenciária, em João Pessoa. Em 1992, representou 
o estado na Conferência Mundial sobre Desenvolvimento e Meio 



21 

Ambiente. Entre 1993 e 1994 foi delegado do Ministério da Educação 
e do Desporto na Paraíba (FUNDAÇÃO GETULIO VARGAS, 2021f). 
 

Foi datado o estabelecimento do prazo de 11 de 
dezembro de 2001 até 18 de fevereiro de 2002 para 
apresentação de recursos.  

A Comissão de Constituição, Justiça e Redação, de que 
trata o Projeto de Lei agora denominado n° 259-C, conforme 
apresentado na redação final; foi editado no Diário da 
Câmara dos Deputados de 11 de dezembro de 2001, na página 
64.272, Coluna 02. 

Exibe-se na íntegra o documento que foi apresentado6. 
 

 
6 Íntegra do documento. Disponível em: <https://www.camara.leg.br/
proposicoesWeb/ prop_mostrar integra?codteor=1127776&fil> Acesso em: 
jan. a jul. 2021. 



22 

 



23 

 
Na data de 19 de fevereiro de 2002 foi determinado o 

encerramento automático do prazo para recurso e foi 
encaminhando à Coordenação de Comissões Permanentes 
(CCP) o projeto para elaboração da Redação Final. 

Foi encaminhado em 20 de fevereiro de 2002 para 
recebimento pela Comissão de Constituição, Justiça e 
Redação. 

No dia 07 de março de 2002 foi designado como relator 
do projeto o Deputado Aldir Cabral. 

 
Aldir de Araújo Cabral nasceu no Rio de Janeiro ‒ Rio de Janeiro, em 
12 de março de 1948. Formou-se em Direito.  
Em 1990 filiou-se ao Partido Trabalhista Brasileiro (PTB) e elegeu-se 
Deputado Federal. Em 1994 reelegeu-se à Câmara dos Deputados na 
legenda do Partido da Frente Liberal (PFL); assumiu o cargo de Secretário 
de Trabalho e Ação Social, licenciando-se da Câmara dos Deputados no 
Partido da Social Democracia Brasileira (PSDB) e em 1997 integrou a 
Comissão de Relações Exteriores e Defesa Nacional. Em 2007, filiou-se ao 
Partido Republicano Brasileiro (PRB). Em 2009 foi nomeado 
Administrador Regional de Jurujuba, Niterói. Assumiu ainda a vice-
presidência nacional e a presidência da agremiação em Niterói.  
Ocupou cargos públicos como Agente e Delegado da Polícia Federal do 
Rio de Janeiro e de Chefe de Seção de Polícia Marítima, Aérea e de 
Fronteira, em Nova Iguaçu (RJ). (FUNDAÇÃO GETULIO VARGAS, 2021g). 
 



24 

Em 08 de março de 2002 foi recebida a redação final. As 
duas imagens que seguem mostram fragmentos das 
emendas.7 

 

 

 
7 Fragmentos das Emendas. Disponível em: <http://imagem.camara.
gov.br/MostraIntegraImagem.asp?strSiglaProp=PL&intProp=259&intAno
Prop=1999&intParteProp=7#/> Acesso em: jan. a jul. 2021. 



25 

 

 
Na data de 12 de março de 2002 foi provado por 

unanimidade o Parecer, cujo teor da ata dá redação final ao 
Projeto de Lei nº. 259/1999 — da Sra. Esther Grossi, que 
"dispõe sobre a obrigatoriedade da inclusão, no currículo 
oficial da Rede de Ensino, da temática "História e Cultura 
Afro-Brasileira" e dá outras providências." O Relator foi o 
Deputado Aldir Cabral. Não houve discussão e a votação foi 
aprovada, como mencionado, por unanimidade e dada a 
redação final. 



26 

Em 21 de março de 2002, foi encaminhado à 
Coordenação de Comissões Permanentes (CCP) e dado 
segmento para publicação na remessa de 05 de abril de 2002 
ao Senado Federal. 

Em 09 de janeiro de 2003 os termos do veto seguem 
abaixo com os detalhes que estão na íntegra do documento 
que consta no Diário Oficial da União (DOU); veto Parcial. 

 
Mensagem Presidencial n° 7. 
Senhor Presidente do Senado Federal, 
 
Comunico a Vossa Excelência que, nos termos do § 1º do art. 66 da 
Constituição Federal, decidi vetar parcialmente, por contrariedade ao 
interesse público, o Projeto de Lei nº 17, de 2002 (no 259/99 na Câmara 
dos Deputados), que ‘Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, 
que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir 
no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática 
‘História e Cultura Afro-Brasileira’, e dá outras providências’. 
Ouvido, o Ministério da Educação manifestou-se pelo veto aos 
seguintes dispositivos: 
§ 3º do art. 26-A, acrescido pelo projeto à Lei nº 9.394, de 1996: § 3º As 
disciplinas História do Brasil e Educação Artística, no ensino médio, 
deverão dedicar, pelo menos, dez por cento de seu conteúdo 
programático anual ou semestral à temática referida nesta Lei." 
Razões do veto: ‘Estabelece o parágrafo sob exame que as disciplinas 
História do Brasil e Educação Artística, no ensino médio, deverão 
dedicar, pelo menos, dez por cento de seu conteúdo programático 
anual ou semestral à temática História e Cultura Afro-Brasileira’. 
A Constituição de 1988, ao dispor sobre a Educação, impôs claramente 
à legislação infraconstitucional o respeito às peculiaridades regionais 
e locais. Essa vontade do constituinte foi muito bem concretizada 
no caput do art. 26 da Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que 
preceitua: ‘Os currículos do ensino fundamental e médio devem ter 
uma base nacional comum, a ser complementada, em cada sistema de 
ensino e estabelecimento escolar, por uma parte diversificada, exigida 
pelas características regionais e locais da sociedade, da cultura, da 
economia e da clientela’. 
Parece evidente que o § 3º do novo art. 26-A da Lei nº 9.394, de 1996, 
percorre caminho contrário daquele traçado pela Constituição e 
seguido pelo caput do art. 26 transcrito, pois, ao descer ao 
detalhamento de obrigar, no ensino médio, a dedicação de dez por 



27 

cento de seu conteúdo programático à temática mencionada, o 
referido parágrafo não atende ao interesse público consubstanciado 
na exigência de se observar, na fixação dos currículos mínimos de base 
nacional, os valores sociais e culturais das diversas regiões e 
localidades de nosso país. 
 A Constituição, em seu art. 211, caput, ainda firmou como de interesse 
público a participação dos Estados e dos Municípios na elaboração dos 
currículos mínimos nacionais, preceito esse que foi concretizado no 
art. 9º, inciso IV da Lei nº 9.394, de 1996, que diz caber à União 
‘estabelecer, em colaboração com os Estados, o Distrito Federal e os 
Municípios, competências e diretrizes para a educação infantil, o 
ensino fundamental e o ensino médio, que nortearão os currículos e 
seus conteúdos mínimos, de modo a assegurar formação básica 
comum’. Esse interesse público também foi contrariado pelo citado § 
3º, já que ele simplesmente afasta essa necessária colaboração dos 
Estados e dos Municípios no que diz respeito à temática ‘História e 
Cultura Afro-Brasileira’. 
Art. 79-A, acrescido pelo projeto à Lei nº 9.394, de 1996: 
‘Art. 79-A. Os cursos de capacitação para professores deverão contar com a 
participação de entidades do movimento afro-brasileiro, das universidades 
e de outras instituições de pesquisa pertinentes à matéria’. 
Razões do veto: ‘O art. 79-A, acrescido pelo projeto à Lei nº 9.394, de 1996, 
preceitua que os cursos de capacitação para professores deverão contar 
com a participação de entidades do movimento afro-brasileiro, das 
universidades e de outras instituições de pesquisa pertinentes à matéria. 
Verifica-se que a Lei nº 9.394, de 1996, não disciplina e nem tampouco 
faz menção, em nenhum de seus artigos, a cursos de capacitação para 
professores. O art. 79-A, portanto, estaria a romper a unidade de 
conteúdo da citada lei e, consequentemente, estaria contrariando 
norma de interesse público da Lei Complementar nº 95, de 26 de 
fevereiro de 1998, segundo a qual a lei não conterá matéria estranha a 
seu objeto (art. 7º, inciso II)’. 
Estas, Senhor Presidente, são as razões que me levaram a vetar os 
dispositivos acima mencionados do projeto em causa, as quais ora submeto 
à elevada apreciação dos Senhores Membros do Congresso Nacional. 

Brasília, 9 de janeiro de 2003. 

 
Após a apresentação deste segue o texto original 

publicado no Diário Oficial da União — Seção 1 de 10 de 
janeiro de 2003, com o mesmo teor. 

Portanto, constatou-se que em 10 de janeiro de 2003 o 
PL 259/1999 foi transformado na Lei nº 10.639/03, conforme 



28 

consta no Diário Oficial da União de 10 de janeiro de 2003, na 
página 001 Coluna 018, como segue. 

 

 
 

 
8 Senado Federal. Lei nº 10.639 de 09/01/2003. Disponível em: <https://
legis.senado.leg.br/ norma/552515> Acesso em: jan. a jul. 2021. 



29 

Após a aprovação a partir de 14 de maio de 2000 no 
Congresso Nacional (CN) e no Senado Federal (SF) é 
designada uma Comissão Mista para elaboração de 
relatórios; a Lei segue, portanto, um percurso de leituras, 
publicações, discussão dos vetos presidenciais, votações, 
atas de apuração dos vetos presidenciais, sessão conjunta. 

No dia 15 de abril de 2008 acontece a finalização da 
Sessão Conjunta. Em 10 de março de 2008 é oficializado no 
Diário Oficial da União, Poder Executivo, Brasília, 
transformando a Lei Ordinária nº 10.639/2003 e alterando a 
LDB na Lei nº 11.645/2008, conforme segue9. 

 

 

Presidência da República Casa Civil Subchefia para 
Assuntos Jurídicos 

LEI Nº 11.645, DE 10 MARÇO DE 2008. 
 
O PRESIDENTE DA REPÚBLICA Faço saber que o Congresso Nacional 

decreta e eu sanciono a seguinte Lei: 
 
Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, 
modificada pela Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 
2003, que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, para incluir no currículo oficial 
da rede de ensino a obrigatoriedade da temática 
“História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 
 

Art. 1o O art. 26-A da Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa 
a vigorar com a seguinte redação: 

“Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e de 
ensino médio, públicos e privados, torna-se obrigatório o estudo da 
história e cultura afro-brasileira e indígena. 

§ 1o O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá 
diversos aspectos da história e da cultura que caracterizam a formação da 
população brasileira, a partir desses dois grupos étnicos, tais como o 

 
9 Senado Federal. Lei nº 11.645 de 10/03/2008.  Disponível em: http://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso 
em: jan. a jul. 2021. 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2011.645-2008?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art26a.


30 

estudo da história da África e dos africanos, a luta dos negros e dos povos 
indígenas no Brasil, a cultura negra e indígena brasileira e o negro e o índio 
na formação da sociedade nacional, resgatando as suas contribuições nas 
áreas social, econômica e política, pertinentes à história do Brasil. 

§ 2o Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos 
povos indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o 
currículo escolar, em especial nas áreas de educação artística e de 
literatura e história brasileiras.” (NR) 

Art. 2o Esta Lei entra em vigor na data de sua publicação. 
 

Brasília, 10 de março de 2008; 187o da Independência e 120o da 
República. 

 

Após apresentar todo o processo de implantação da lei, 
sua importância social, segue nesse sentido ao longo deste 
trabalho diversas reflexões sobre as questões étnico-raciais. 
Desejo que o leitor, encontre nesses escritos experiências 
significativas e que façam sentido para suas vivências. 

Antes, porém, de seguir para o próximo capítulo faço 
questão de rememorar Paulo Freire em Pedagogia do 
Oprimido (1970). 

 
A ‘hominização’ não é adaptação: o homem não se naturaliza, 
humaniza o mundo. A ‘hominização’ não é só processo biológico, 
mas também história. A intencionalidade da consciência humana 
não morre na espessura de um envoltório sem reverso. Ela tem 
dimensão sempre maior do que os horizontes que a circundam. 
Perpassa além das coisas que alcança, e porque as sobrepassa, pode 
enfrentá-las como objetos. A objetividade dos objetos é constituída 
na intencionalidade da consciência, mas, paradoxalmente, esta 
atinge, no objetivado, o que ainda não se objetivou: o objetimável. 
Portanto, o objeto não é só objeto, é, ao mesmo tempo, problema: 
o que está em frente, como obstáculo e interrogação. Na dialética 
constituinte da consciência, em que esta se perfaz na medida em 
que faz o mundo, a interrogação nunca é pergunta exclusivamente 
especulativa: no processo de totalização da consciência é sempre 
provocação que a incita a totalizar-se. O mundo é espetáculo, mas, 
sobretudo, convocação. E, como a consciência se constitui 
necessariamente como consciência do mundo, ela é, pois, 
simultânea e implicadamente, apresentação e elaboração do 
mundo (FREIRE, 1970, p.09). 



31 

Da compreensão de tantos aspectos, que influenciam a 
atuação do educador, frente a tamanha relevância da 
diversidade cultural nas escolas, muito se tem a refletir. Por 
essa razão, este capítulo se dedicou a apresentar a 
tramitação da Lei desde o momento do PL até chegar ao 
cumpra-se e, a partir de então, nos dedicaremos a seguir a 
diante refletindo as ações por ela determinadas.  

Um ponto interessante a trazer para discussão e colocar 
em foco para análise, é a supressão da alínea que se trata a 
formação profissional do educador; naquele momento era 
inconstitucional cobrar tal ação nas escolas e exigir dos 
educadores, mas, frente ao desafio posto a busca passou a ser 
constante e com autonomia pelos educadores que 
reconhecem a importância de aprofundamento na temática. 

Quem está à frente no processo educativo e tem uma 
postura cidadã, frente a uma conscientização política, hoje 
no Brasil, reconhece a importância do trabalho a ser 
desenvolvido e, constantemente, procura sua própria 
formação. Não há órgão fiscalizador para verificação das 
ações, mas isso não impede que conscientemente o 
professor seja o próprio articulador de todo esse processo. 

Como apresentada na citação de Freire (1970) é 
necessário cuidar dessa “hominização”, para que cada 
professor em sua sala de aula com seus estudantes, consiga 
fazer cumprir o que determina a lei, lutando contra o 
colonialismo arraigado nos espaços escolares e rompendo 
com toda e qualquer ideologia que tenha cunho que projete 
a manutenção do racismo. 

Para os capítulos que seguem foram selecionados 
pontos reflexivos de diversos trabalhos e artigos 
desenvolvidos. 

 
 

  



32 

  



33 

2. 

 
Cultura Afro-Brasileira na Escola 

 
 
 

2.1 Promovendo Educação com Capoeira 
 
Esse capítulo é introduzido com fragmentos da 

dissertação intitulada “Contribuição da Capoeira no 
Programa Mais Educação para a Promoção da Cultura Afro-
Brasileira: a experiência de um Centro Integrado de 
Educação Pública em Santa Bárbara d’Oeste/SP”10 que foi 
defendida e aprovada em 2016, da qual foram selecionados 
os pontos em destaque da Lei nº 10.639/03 e da capoeira na 
educação como espaço histórico e cultural.  

A atenção dispensada às questões étnico-raciais 
perpassa todo este trabalho e reconhece a relevância do 
quanto a capoeira quando presente no espaço escolar revela 
o apreço à cultura afro-brasileira e o respeito às raízes do 
povo brasileiro.  

Acredita-se que a escola tem potencial para ser um local 
de transformação das relações desiguais, estabelecidas 
entre as diferentes culturas, se constituindo num espaço 
indicado para a realização de discussões acerca do respeito 
às vivências multiculturais e convivências harmônicas entre 
essas distintas culturas que a compõem; local, por 
excelência, onde se deve viver e aprender o respeito às 
diversidades e o estabelecimento de novas identidades. 

 
10 Plataforma Sucupira. Dissertação de Mestrado, de 25/08/2016. 
Disponível em: <https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/
coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclusao.jsf?popup=true&id_tra
balho=4113450> Acesso em:  jul., 2021.  



34 

Dessa maneira, se analisou que a capoeira presente na 
escola, pode ser considerada uma oportunidade de 
apresentar e valorizar a cultura afro-brasileira aos 
estudantes, ou melhor, não apenas a eles, mas, a todos os 
sujeitos envolvidos no processo educativo.  

A capoeira pode contribuir para a valorização e o respeito à 
cultura, como uma oportunidade real de ampliação de 
conhecimentos e uma das maneiras de salvaguardar esse 
patrimônio imaterial da cultura afro-brasileira.  

Salvaguardar um bem cultural de natureza imaterial, 
segundo o Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional (IPHAN, 2016) em seu Plano de Salvaguarda é: 

Apoiar sua continuidade de modo sustentável, atuar 
para melhoria das condições sociais e materiais de 
transmissão e reprodução que possibilitam sua existência. O 
conhecimento gerado durante os processos de inventário e 
registro é o que permite identificar, de modo bastante 
preciso, as formas mais adequadas de salvaguarda. Essas 
formas podem variar da ajuda financeira a detentores de 
saberes específicos com vistas à sua transmissão, até, por 
exemplo, a organização comunitária ou a facilitação de 
acesso a matérias primas (IPHAN, 2016). 

A valorização cultural favorece a sensibilização dos 
sujeitos para estarem atentos e promoverem discussões e 
nesses debates encontrarem maneiras de evitar o racismo e 
os preconceitos, uma vez que a questão racial é, por 
excelência, um tema que deve ser abordado pela escola. 

A superação do racismo é fundamental e um dos 
caminhos é começar pelo resgate das barreiras ideológicas, 
para tanto, estudar o passado é imprescindível para 
melhorar a realidade presente, ou seja, deve-se despir de 
conceitos formados e utilizados pela tradição. 

 No sistema escolar, infelizmente, ainda acontece em 
muitas escolas a manutenção e o fortalecimento da população 
elitizada e branca, com cultura arraigada ao período colonial, e 



35 

estas desenvolvem no cerne do seu conteúdo histórias 
europeias como o centro dos conteúdos aplicados, sendo estes 
os assuntos dominantes e do conhecimento dos professores e 
profissionais ligados à educação. 

A Lei nº 10.639/03 normatizou nos meios escolares essa 
nova vivência e novos conteúdos a serem abordados; ela 
traz a necessidade de tratar tudo o que se refere à cultura 
afro-brasileira, desde a religião, a música, a dança, as poesias, 
os livros etc., oficializando a necessidade de considerar a 
variedade multiétnica da realidade do país. 

A implantação da Lei de Diretrizes e Bases (LDB) em 1996, 
já veio fortalecida para alterar a visão de educação, 
apresentando preocupação com questões como igualdade, 
equidade, diversidade, sendo ela o maior documento 
direcionador dessa prática, presente no contexto de cada 
estabelecimento de ensino.Em 2003 foi consolidada a Lei nº 
10.639/03 que alterou a LDB para que de maneira mais 
consistente haja reconhecimento da importância de melhorias 
na prática escolar, no que se refere ao trabalho com as etnias, 
a qual é complementada posteriormente pela Lei nº 11.645/08 
que acrescentou referências às etnias indígenas. 

Com o histórico apresentado, é notória a necessidade de 
maior demanda de envolvimento dentro dos meios escolares e 
acadêmicos pelas causas raciais. É preciso, assim, dar voz e 
mediar as relações de poder que se instalam nesses momentos. 

Mesmo com todo o empenho dos documentos 
norteadores, ainda muito se tem a estudar e aprofundar sobre 
esse debate no ambiente escolar, e romper com estigmas que 
foram enraizados ao longo do tempo e que impedem o 
entendimento e a aplicação consciente do que trata a Lei. 

Já é tempo de que os sujeitos sejam reconhecidos e 
valorizados dentro de suas individualidades, para tanto, a 
escola precisa estar preparada para colocar em prática as 
Diretrizes, deixando no passado a visão do mito da 
democracia racial. 



36 

Ribeiro (2006, p. 202), afirma que “a luta mais árdua do 
negro africano e de seus descendentes foi, e ainda é, a 
conquista de um lugar e um papel particularmente legítimo 
na sociedade nacional”; neste contexto, apresenta-se a 
relevância da valorização cultural e o respeito à diversidade 
étnico-racial brasileira. 

 
2.2 Abordando mais sobre Capoeira  

 
Para a capoeira, muitas definições são relacionadas à 

sua arte e estas podem ser denominadas como: “jogo-de-
luta-dançada, arte, religiosidade, terapia, cultura, diversão, 
ato ritual, enfim, ‘uma maneira de ser’, são algumas das 
várias definições/qualidades atribuídas à capoeira. Essa 
prática corporal vem se disseminando, cada vez mais, pelo 
mundo todo” (SIMÕES, 2010, p. 1). 

Neste espaço, intenciona-se oferecer detalhes sobre a 
capoeira, destacando inicialmente o que significa a palavra 
capoeira e de onde se deriva. 

Silva (2003) faz referência à palavra capoeira afirmando 
que pode ser reconhecida como uma grande gaiola ou 
casinhola de uma ave doméstica denominada Capão, ou uma 
espécie de cesto colocado na cabeça de defensores de 
algumas fortalezas ou, ainda, o nome de um mato, contudo, 
o enfoque usado neste estudo tem o sentido da dança, do 
jogo do corpo. Define que “capoeira é dança e luta, 
brincadeira e combate, mandingueira e objetiva, malandra e 
vadia: a capoeira é a resistência de um povo integrado à 
massa, é cultura [...] enfim, é o fenômeno do inacabado” 
(SILVA, 2003, p. 34). 

A capoeira é movimento, é vida é alegria. No que diz 
respeito aos estudos acerca da cultura popular, 
especialmente aqueles referentes às culturas de matrizes 
africanas e que dão importância às narrativas, saberes e 
afazeres, esses passaram a ser considerados como 



37 

obrigatórios no campo educacional-pedagógico por força da 
Lei nº 11.653/2006 (SOUZA; DEVIDE; VOTRE, 2015, p. 58). 

Mediante destaque observa-se a dimensão do trabalho 
a ser desenvolvido no ambiente escolar, o valor desse 
reconhecimento, bem como, o empenho estrutural para que 
ações de conscientização sejam fortalecidas e estruturadas 
criticamente junto aos alunos. 

Na esteira de acontecimentos afirmativos e retratações 
históricas, a capoeira, outrora marginalizada, foi 
reconhecida como um patrimônio cultural imaterial do Brasil 
pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 
(IPHAN), e a Roda de Capoeira foi inscrita no Livro de 
Registro das Formas de Expressão, em 2008. Igualmente, foi 
reconhecida como patrimônio da humanidade, pela 
Organização das Nações Unidas para a Educação, Ciência e 
Cultura (UNESCO), em 2014. 

Tal órgão governamental, o IPHAN, desenvolveu 
pesquisas históricas e de campo, realizando um amplo trabalho 
que ocasionou no registro e reconhecimento, em 2006, da 
capoeira como um movimento de resistência dos negros 
africanos e descendentes à situação de escravidão no Brasil. 

A capoeira é patrimônio brasileiro e da humanidade, 
conforme dados oficiais do IPHAN, dos anos de 2006 e 2007, 
que juntamente com o Ministério da Cultura, organizou 
pesquisas e dossiê, sendo que, após todo desempenho e 
trabalho desenvolvido, o levantamento de pesquisa culmina, 
em 2008, com a inclusão do ofício dos mestres da capoeira 
no “Livro dos Saberes”, bem como, da roda de capoeira no 
“Livro das Formas de Expressão”, representando um grande 
reconhecimento (IPHAN, 2006; 2007). 

Símbolo de luta e resistência de um povo oprimido, hoje 
a capoeira representa a liberdade. Consta nos registros que 
a capoeira é concebida como “um ícone da 
representatividade do Brasil perante os demais povos” e 
uma das “grandes contribuições do Brasil ao imaginário do 



38 

mundo”, conforme Processo n°. 01450.002863/2006-80, 
Parecer n°. 031/08 (BRASIL, 2008). 

A roda de capoeira, além do reconhecimento nacional, 
alcança valorização em muitos países. Mesmo com todo esse 
histórico, ainda há no Brasil muito preconceito, devido às 
bases que foram estabelecidas, ou seja, fruto da constituição 
opressora que circunda sua história na sociedade brasileira; 
frente a isto muitos cidadãos brasileiros desconhecem a 
importância da capoeira culturalmente e seu 
reconhecimento mundial. 

Vê-se, ainda no documento do IPHAN (2016), o 
desdobramento dado ao ofício de mestre, que é reconhecido 
como um patrimônio imaterial brasileiro, uma grande vitória 
para a cultura nacional, pois, nos séculos passados, existia 
tamanha opressão, ao ponto de ser decretada a pena de prisão 
para os capoeiristas, ainda com pena dobrada para os que a 
ensinavam, ou seja, para os mestres.  

 
O conhecimento produzido para instrução do processo permitiu 
identificar os principais aspectos que constituem a capoeira como 
prática cultural desenvolvida no Brasil: o saber transmitido pelos 
mestres formados na tradição da capoeira e como tal reconhecidos 
por seus pares; e a roda onde a capoeira reúne todos os seus 
elementos e se realiza de modo pleno. Os principais aspectos da 
capoeira como prática cultural desenvolvida no Brasil são o saber 
transmitido pelos mestres formados na tradição da capoeira e como 
tal reconhecidos por seus pares; e a roda onde a capoeira reúne 
todos os seus elementos e se realiza de modo pleno. Patrimônio 
Imaterial da Humanidade – A 9ª Sessão do Comitê 
Intergovernamental para a Salvaguarda aprovou, em novembro de 
2014, em Paris, a roda de capoeira, um dos símbolos do Brasil mais 
reconhecidos internacionalmente, como Patrimônio Cultural 
Imaterial da Humanidade. O reconhecimento da roda de capoeira, 
pela UNESCO, é uma conquista muito importante para a cultura 
brasileira e expressa a história de resistência negra no Brasil, 
durante e após a escravidão. Originada no século XVII, em pleno 
período escravista, desenvolveu-se como forma de sociabilidade e 
solidariedade entre os africanos escravizados, estratégia para 
lidarem com o controle e a violência. Hoje, é um dos maiores 



39 

símbolos da identidade brasileira e está presente em todo território 
nacional, além de praticada em mais de 160 países, em todos os 
continentes (IPHAN, 2016, p. 1). 

 

A capoeira promove o conhecimento e a exploração da 
cultura afro-brasileira, além de, igualmente, promover o 
desenvolvimento de relações interpessoais e culturais, da 
corporeidade, da musicalidade, entre tantas outras 
características importantes para o desenvolvimento 
humano e social. 

Lobo (2008) conceitua o patrimônio cultural imaterial: 
 
Entendem-se por patrimônio cultural imaterial representações da 
cultura brasileira as práticas, as formas de ver e pensar o mundo, as 
cerimônias (festejos e rituais religiosos), as danças, as músicas, as 
lendas e contos, a história, as brincadeiras e os modos de fazer 
(comidas, artesanato etc.), junto com os instrumentos, objetos e 
lugares que lhes são associados – cuja tradição é transmitida de 
geração em geração pelas comunidades brasileiras. Com a inclusão 
da capoeira, já existem 14 bens culturais registrados no Brasil. O 
plano de salvaguarda da capoeira inclui o reconhecimento do 
notório saber dos mestres e planos de previdência especial para os 
mais velhos; um programa de incentivo no mundo; a criação de um 
centro nacional de referência da capoeira e outras ações. ‘O registro 
significa o reconhecimento da diversidade do patrimônio histórico 
brasileiro e, também, uma reparação desta prática, que foi 
perseguida em anos anteriores pelo próprio Estado’, afirmou o 
presidente do IPHAN, Luiz Fernando Almeida (LOBO, 2008, p. 1). 

 

A capoeira ‒ símbolo de luta e resistência de um povo 
oprimido ‒ representa hoje, a liberdade, sendo uma inclusão 
conquistada e reivindicada cotidianamente; luta essa que 
está presente em sua essência. Mello et al. (2015, p.19 apud 
MORAES, 2016) apresentam a capoeira como originária da 
época da escravidão e a consideram como uma arte-luta 
brasileira. Destacam, ainda, que a capoeira surge como 
resistência dos negros à opressão e violência. 

Souza, Devide e Votre (2015, p. 59) levantam a questão 
de que, anterior à data de 1890, quando o Código Penal 



40 

Brasileiro normatizou como crime a prática em dimensão 
nacional, anteriormente a isso, no Rio de Janeiro, pelo 
Código de Posturas de 1820, já havia a ocorrência de 
proibição da mesma. 

De acordo com Mello et al. (2015, p.19), citado por 
Moraes (2016), “em virtude de sua riqueza histórica, 
simbólica e motora, a capoeira representa uma das principais 
manifestações da cultura popular brasileira”. Outro fator 
destacado pelos autores se refere à questão de a capoeira 
fazer parte do Código Penal Brasileiro, como uma prática 
marginal no período de 1890, que foi liberada por Getúlio 
Vargas, com a promulgação do Decreto nº 3.688, em 1941, 
eliminando a proibição da propositura das contravenções; 
esta passou a ser considerada como esporte nacional e, em 
2008, reconhecida como patrimônio imaterial brasileiro. 
Mostra-se que a capoeira vence barreiras e conquista o 
espaço social que lhe é devido. 

 
A capoeira é uma arte com histórico de lutas pela emancipação 
negra, o que a legitima como uma manifestação cultural libertária 
por excelência. Atualmente é reconhecida como ferramenta 
educativa em ambientes formais e não formais. O trabalho visa 
caracterizar a capoeira como prática transformadora na formação 
de educadores democráticos. [...] As observações pessoais 
específicas à prática docente são baseadas em minha própria 
experiência de professor-pesquisador de capoeira. Concluímos que 
o ensino tradicional da capoeira, aliado a conhecimentos 
acadêmicos, tem potencializado seu caráter transformador como 
prática pedagógica e política e se constitui em poderosa ferramenta 
educativa para a escola brasileira (BREDA, 2010, p. 1).  

 

A capoeira traz uma riqueza histórica, simbólica e 
motora que, segundo Mello e Schneider (2015), ocupa 
espaços das escolas, universidades, academias, clubes e 
espaços variados dentro das cidades, inclusive no exterior. 
Os autores declaram que mesmo com toda essa inserção 
social, a capoeira ainda carrega o estigma no plano simbólico 
de marginalizada. 



41 

De acordo com Mello e Schneider (2015), as atividades 
físicas e esportivas têm o potencial de atuar como um 
processo civilizador da humanidade, que permite à violência 
e à agressividade uma canalização para as condições 
socialmente aceitas. Por não terem sido totalmente 
controlados, os processos de rivalidade e violência ocorrem 
em algumas ocasiões como “impulsos de barbárie”, 
conforme discriminam os autores. Há satisfação, em alguns 
grupos, em determinar seus rivais, além de certo status de 
superioridade ao participar de confrontos. 

Entre os grupos de capoeiristas, muitas vezes, podem 
surgir rivalidades e, para Mello e Schneider (2015), para 
compreender as razões que geram esses conflitos entre os 
grupos de capoeira deve-se desenvolver uma análise das 
relações atribuídas por meio da linguagem. 

Em seu estudo, os autores dão importância ao uso da 
linguagem na prática social da capoeira, quando afirmam 
que a capoeira não deve ser vista como atividade puramente 
individual, mas, um modo de ação, uma forma de agir no 
mundo, uma forma de representação. 

Logo, entre alguns dos objetivos essenciais que devem 
ser aplicados e desenvolvidos em sala de aula estão a 
resolução e o direcionamento dos conflitos pela linguagem, 
por meio da conscientização e do diálogo e que não sejam 
apenas resolvidos por força de leis. Tal proposta integra 
atualmente os documentos pedagógicos. 

Considera-se neste estudo o potencial da capoeira para tratar 
da temática afro-brasileira, além de atuar como forte aliada na 
resolução de conflitos que permeiam o ambiente escolar. 

Além das questões sociais e culturais, destaques deste 
trabalho, e para que haja um aprofundamento no 
conhecimento da capoeira e para compreender melhor suas 
atribuições faz-se necessário apresentá-la mais tecnicamente, 
ou seja, abordar as características da arte da capoeira. 



42 

Conforme detalha Robson Silva (2012, p. 43) em sua tese, 
geralmente a roda de capoeira se inicia com a chamada do 
berimbau, que possui um toque característico, e é considerado a 
“alma” ou o espírito da capoeira, sendo o primeiro instrumento 
da bateria a soar. A partir dele todos se posicionam a seus pés 
para iniciar a roda e, igualmente, todos se posicionam com a 
bateria de instrumentos (SILVA, R., 2012, p.43). 

Para Simões (2010) há diferença também no número de 
berimbaus, na disposição da bateria, na indumentária entre 
outros, pois a capoeira apresenta essas características 
distintas e dentre elas seguem as diversas diferenças entre a 
angola que é mais tradicional e a regional. 

Para fazer capoeira regional apenas um berimbau é 
suficiente, mas, pode haver mais que um; faz-se a formação 
clássica, onde se concentra um berimbau gunga de 
tonalidade grave (produz variação rítmica), um médio de 
tonalidade média (mantém o ritmo básico) e uma viola de 
tonalidade aguda (marca os contrapontos), pode haver 
caxixe, reco-reco, atabaque, pandeiro e, mais raramente, a 
bateria pode conter um agogô. 

 
A chamada ao pé do berimbau é realizada inclinando o berimbau para o 
centro da roda, batendo na corda deste, produzindo uma sonoridade 
decrescente, indicando que o jogo deve ser ralentado e finalizado. Esse 
recurso também é usado quando o jogo se torna violento ou a disputa 
está sendo realizada [...] é uma regra básica do jogo, e também 
respeitada como um procedimento ético, que se inicia pelo mestre ou 
condutor da roda de capoeira (SILVA, R. 2012, p.98).  

 

Após a roda organizada inicia-se a ladainha que é o 
canto, caracterizado como um ritual “fio condutor”, 
segundo Robson Silva (2012, p. 46), um louvor realizado em 
continuidade à tradição, contemplando o passado, o futuro 
e o presente. 

Ao canto de entrada a ladainha é acompanhada por 
palmas, há uma harmonia entre bateria, palmas, canto e as 
respostas dos participantes, ou seja, a ladainha é composta 



43 

por um canto forte e os participantes repetem um refrão em 
resposta, compondo uma pequena história. 

No efetivo início dois participantes se posicionam 
agachados em frente ao berimbau aguardando a indicação 
do berimbau para liberar o momento de jogar, que se dá a 
um toque característico; inicia-se a ginga e o jogo entre os 
participantes que vão se alternando, sendo orientados pelo 
berimbau para finalizar e reiniciar com o novo jogador. 

A ginga é o movimento corporal realizado pelo capoeirista 
ao ritmo da ladainha, um ato que, para Simões (2010) pode ser 
considerado sagrado, oferecendo várias possibilidades 
conforme a individualidade de cada participante. 

Com base nesses conceitos apresentados das ações 
existentes na roda de capoeira, faz-se necessário descrever 
que cada movimento dos capoeiristas realizado na roda, 
segue uma harmonia já descrita, com movimentos dinâmicos 
de avanços e recuos, de esquivas e ataques, sendo um jogo 
de ataque e defesa; há movimentos rasteiros e no alto e as 
paradas de mão e o chão são bem utilizados. 

Cada movimento possui seu grau de complexidade. São 
nomes de alguns movimentos: cocorinha, meia lua de 
compasso, meia lua de frente, queixada, au e armada; tais 
movimentos acontecem com a esquerda e com a direita, de 
frente e de costas, sempre variável e com criatividade 
(MORAES, 2016). 

Está na natureza do jogo a conduta ética, que é 
determinada pela tradição. Quanto à técnica, essa é gerenciada 
pela individualidade, respeitando a diversidade e o ritmo 
corporal de cada participante, portanto, habitualmente, 
quando referência a técnica, imagina-se a rigorosidade, mas, 
sempre considerando, como já mencionado, a arte da capoeira 
como muito flexível nesse aspecto. 

A norma ética orienta que no chão se deve apoiar outra 
parte do corpo que não seja as mãos, os pés ou a cabeça, e 



44 

ainda ao final do jogo o capoeirista não deve se sujar por 
mais que o jogo tenha acontecido em chão de terra batido. 

Dentro do universo da capoeira há hierarquia, ensina-se 
a respeitar seus limites e dos demais; os menos experientes 
aprendem com os mais experientes, além de que existe o 
que se chama de “camaradagem”, há um respeito muito 
grande ao mestre e às suas orientações. 

A oralidade é muito forte no meio da capoeira, o mestre 
transmite aos seus alunos regras básicas tanto das práticas 
da capoeira quanto de convivência, sendo uma referência e 
é surpreendente que a hierarquia da capoeira não 
corresponda à hierarquização fora desse meio. 

Existem graduações com cores de cordão, contudo, a 
cor é variável de acordo com as regras, dependendo da 
região ou da tradição do grupo. 

Neste capítulo são abordados os três tipos de capoeira: 
Angola, Regional e Contemporânea, a fim de dar a conhecer 
suas características mais relevantes, apresentando o valor da 
capoeira na escola e seu diálogo com a cultura afro- brasileira. 
Apesar da classificação trata-se da mesma capoeira e o que as 
diferencia é o que cada uma proporciona na maneira de 
ritualizar e praticar, mas tudo é considerado capoeira. 

 
O estilo Angola, ou de Angola, obtém esta denominação porque 
acredita-se que o nome tenha sua origem da nação africana, Angola. Eis 
talvez o motivo pelo qual a capoeira tenha tanto a colaborar com a 
percepção do corpo, pois é bem próprio dos africanos celebrar com o 
corpo, conferindo maior riqueza a seus cultos e ritos. Sua prática 
demonstra uma diversidade de gesto da qual o corpo é o instrumento 
maior, e isto desde treinos até o fim da roda [...]. O jogo rasteiro e astuto 
dos capoeiras lentos, como uma cobra prestes a surpreender, parece 
querer mostrar sua segurança estando rente ao chão [...] analisando o 
estilo Angola, é talvez mais sutil esta percepção linguística corporal, pois 
ela não é, segundo os angoleiros, uma arte somente brasileira, mas afro-
brasileira (SILVA, 2003, p. 59-60). 
 

Segundo Silva (2003), para os angoleiros é comum 
afirmar que brincam de capoeira; consideram, conforme 



45 

relata o autor, a luta sempre camuflada de jogo, dança, 
mandinga, vadiagem, com valor criativo e jeito “safo de ser”. 

Simões (2010, p. 1) desenvolveu estudos sobre a 
musicalidade, em especial na capoeira angola e apresenta a 
especificidade que a diferencia dos outros tipos. 

 
A música na capoeira angola é uma linguagem que organiza os 
códigos de conduta, orientando, por sua vez, as atitudes dos (as) 
capoeiras no ritual da roda. Há uma hierarquia na disposição dos 
instrumentos musicais e de seus respectivos tocadores. Dos três 
berimbaus existentes numa roda de capoeira angola, o berimbau 
‘berra-boi’, que possui o som mais grave, está no ápice da hierarquia 
e é geralmente tocado pelo mestre (guardião) ou alguém mais 
próximo do mestre, levando em consideração a hierarquia (com o 
sentido de mais experiência e sabedoria) na capoeira; em seguida, 
temos o berimbau ‘médio’, que tem o som médio e, a viola com o 
som mais agudo. Além dos três berimbaus, também compõem a 
bateria, um ou dois pandeiros, um reco-reco, um agogô e um 
atabaque. A mesma hierarquia vale para o canto, ou seja, o mestre 
também será o cantador da ladainha – canto de entrada, dos 
corridos e comandará todo o processo ritual. [...] Vale destacar que 
quando uma ladainha é cantada, dois jogadores se encontram no 
‘pé-do-berimbau’ para ‘ouvir o ensinamento’, momento em que é 
possível delinear o jogo que irá acontecer (SIMÕES, 2010, p. 1). 

 

A capoeira regional deriva da capoeira angola, traz traços 
e valores presentes nela; a raiz e a base da capoeira 
permanecem a mesma, o que acontece na regional é que esta 
é mais competitiva, tem um orgulho maior de apresentar os 
golpes e o corpo, preocupa-se mais em proporcionar golpes e 
métodos mais apurados, embora valorize, da mesma forma, 
obter e firmar a identidade própria. 

Verifica-se nesta as bases da malandragem, mandinga, 
malícia, contudo, apresenta uma maior racionalização, 
disciplina e eficiência, conforme afirma Silva (2003, p. 70). 

Quando se enfoca a capoeira angola tem-se como 
referência o Mestre Pastinha (1889-1981) e quando se trata da 
capoeira regional a referência tem foco em Mestre Bimba (1900-
1974), este último foi muito envolvido com o sistema político e 



46 

capitalista da época e elaborou a alteração em algumas 
estruturas, criando alguns termos utilizados até os dias atuais: 
“curso de capoeira”, “formatura”, “especialização”, 
desenvolveu plano de curso entre outros termos e costumes. 

Em 1937, o então Ministério da Educação e Saúde criou 
a Divisão de Educação Física e, com isso, a capoeira passou a 
ser reconhecida, divulgada e tornou-se símbolo da 
nacionalidade (SILVA, 2003). 

E, por fim, cita-se a capoeira contemporânea, que 
abarca as outras duas, que tem influência direta da 
modernidade nela presente, possui uma preocupação maior 
com o marketing e, segundo Silva (2003, p.128) “mistura 
outras lutas como jiu-jitsu, muay thai, boxe e outras, 
surgindo, daí várias denominações linguísticas”. Há uma 
inversão dos valores de referência dos outros dois tipos de 
capoeira, pois na contemporânea, segundo o referido autor, 
se faz a capoeira do “forte” contra o “fraco”. 

Hoje é possível praticar qualquer uma dentre os três 
tipos, é só verificar qual tipo mais se adapta a cada estilo 
individual. 

E para realizar a prática da capoeira faz-se a inscrição 
em academias, ou em alguma entidade que proporcione 
atividades dessa natureza, como acontece nos centros 
cívicos, igrejas, praças públicas de maneira informal e, 
também, em locais institucionalizados como escolas em 
ambientes formais nas aulas de Educação Física. 

Falcão (2015) apresenta uma discussão acerca dos 
desafios da capoeira quando esta utiliza o espaço escolar 
que considera desafios pedagógicos no trato com o 
conhecimento da capoeira, tema muito significativo no 
desenvolvimento de sua dissertação, na qual apresenta a 
pesquisa tendo como objeto de estudo a capoeira 
desenvolvida numa determinada escola.  

 
Considerando que, num sentido lato, ninguém escapa da educação, já que 
ela ‘é inevitável’ (Brandão, 1989, p.99) e num sentido estrito, todo ato 



47 

educativo é um ato pedagógico, esse processo dinâmico e complexo não 
só pode, mas deve ser tratado a partir de uma visão ampliada e 
problematizadora do agir humano intencional (FALCÃO, 2015, p. 203). 

 

O autor traz à tona esta discussão refletindo sobre o que 
fazer, pois, estando a capoeira na escola esta passa por uma 
prática de esportivização e escolarização. “Podemos verificar, 
portanto, que, em qualquer contexto, as pessoas educam e se 
educam sistematicamente, independentemente do tipo de 
relação pedagógica materializada” (FALCÃO, 2015, p. 205), ou seja, 
a discussão em si é que a educação se materializa tanto no campo 
formal quanto no não formal, mas, ao ocupar o campo formal da 
escola, acaba por passar por esse processo e, consequentemente, 
sem apresentar um olhar atento e reflexivo sobre isso. 

Se as pessoas se educam a qualquer tempo e em 
qualquer lugar, fica então o desafio de se compreender e se 
qualificar o ato pedagógico que alavanca esse processo. Ou 
seja, é primordial conhecer as características, seus objetivos, 
os sentidos e significados que as pessoas dão a essa 
importante ação de promoção do conhecimento e, por 
extensão, da educação (FALCÃO, 2015).  

O autor comenta, ainda, que essa inserção no campo 
formal da educação, apresenta um olhar mais voltado para o que 
determina como “grupos de capoeira”, que contribuem para um 
grupo emergente denominado “mercado capoeirano” que, 
segundo ele, em sua apresentação considera um importante 
momento de transformação social, da capoeira em distintos 
espaços (FALCÃO, 2015, p. 207). 

 
O que se verifica, via de regra, é que ainda persiste um 
distanciamento da escola com o universo cultural da capoeira e vice-
versa. Quando esta adentra o espaço escolar frequentemente o faz 
atrelada ao reducionismo biologicista que, em nossa avaliação, 
predomina no trato com o conhecimento das práticas corporais 
(FALCÃO, 2015, p. 208). 

 



48 

O autor considera que no trato pedagógico ‒ sendo este 
relacionado a questões ideológicas como mitos e lendas acerca 
da capoeira, e junto a isto ilusões que os sujeitos estabelecem em 
volta da arte aqui estudada, tendo inclusive nesse quesito 
imagético o envolvimento com a violência ‒ outro discurso que 
atravessa o percurso é a ideologização de que o professor de 
capoeira deve ser um exímio executante da arte. 

Estes fatores supracitados distanciam e condicionam ao 
reducionismo da arte da capoeira, e isto independe de estar 
ou não ocupando o espaço escolar, uma vez que decorre 
dessa dualidade entre os exercícios de superações, a 
construção de possibilidades estratégicas para orientar o 
trato com o conhecimento da capoeira em diferentes 
espaços de formação. 

Quanto a esta questão cultural da capoeira, Abib (2006) 
afirma que: 

 
Na cultura popular, em geral, há sempre uma figura fundamental, 
responsável pelos processos envolvendo a memória coletiva: a 
figura do mestre. Os mestres exercem um papel central na 
preservação e transmissão dos saberes que organizam a vida social 
no âmbito da cultura popular, caracterizando, assim, a oralidade 
como forma privilegiada dessa transmissão. Recorremos à tradição 
grega para melhor argumentarmos sobre a função do mestre na 
cultura popular (ABIB, 2006, p. 91). 
 

Falcão (2015, p. 211) apresenta essa visão da arte da 
capoeira contemplada sobre uma visão artística e cultural, 
pela identidade dentro dos movimentos e do “ser” no 
espaço da roda e as imagens criadas e desenvolvidas pelos 
sujeitos, o que complementa a reflexão apresentada por 
Abib (2006). 

Na maioria das vezes, a conquista da condição de 
mestre não obedece a parâmetros claramente definidos. 
Não raro, tal condição resulta do reconhecimento da própria 
comunidade envolvida que, ao aceitar o líder como um 
mentor, um orientador, começa a denominá-lo “mestre”. 



49 

Freire (1987) que, em sua obra “Pedagogia do 
Oprimido”, alerta sobre dois pontos fundamentais para 
tratar desta problemática: a dialogicidade, a superação da 
condição de “opressor-oprimido” e autonomia para a 
liberdade. Assim, apresenta-se a visão da capoeira que 
possui toda uma condição social e cultural a ser refletida 
acerca da postura e do seu papel no meio escolar.  

Conclui-se que na educação brasileira, a ausência de 
uma reflexão sobre as relações raciais no planejamento 
escolar tem impedido que professores e gestores se 
especializem nessa temática e tenham condições de 
promover discussões que, por sua vez, levem à solução dos 
conflitos étnicos, que surgem no cotidiano escolar. 

Portanto, faz-se necessário chamar a atenção das 
autoridades competentes, principalmente as da esfera 
municipal, para a necessidade de se promover/investir em 
cursos de formação continuada, para que os profissionais da 
educação possam atuar, desde a Educação Infantil, para a 
transformação dessa realidade. 

A presente análise pretendeu revelar o que a roda de 
capoeira representa para a identidade da criança que está 
em formação, aprendendo o que deve valorizar como 
positivo na cultura afro-brasileira. 

 
 
 

  



50 

  



51 

3 . 
 

Artigos 
 
 
 
Artigo 1 ‒ A Roda de Capoeira no Espaço Escolar e suas 
Perspectivas para as Relações Étnico-Raciais no Brasil11  

 
A cultura brasileira, a religião, a música, a dança, as 

poesias, os livros etc., estão cercados da variedade 
multiétnica que é a realidade do nosso país; vivenciar e 
conhecer o mundo estético e econômico é se deparar com 
as questões afro-brasileiras. 

A legislação brasileira em 1940, trata de questões 
envolvendo elementos contra o racismo, embora, sob a 
égide da negação de que o Brasil seja racista e tenha ações 
de discriminação, é difícil aplicar as penas previstas quanto 
ao conceito de raça e cor. 

No Código Penal Brasileiro, Decreto-Lei nº 2.848/40, o 
artigo 140 aponta como crime injuriar alguém, lhe ofender a 
dignidade, consistindo na utilização de elementos referentes 
à raça, cor, etnia, religião, origem ou condição de pessoa 
idosa ou deficiente, podendo ocasionar pena de reclusão de 
um a três anos além de multa. 

Os estudos referentes à democracia racial mascaram a 
falta de integração social e limita o acesso aos direitos de 
cidadania, sob a ideologia de que está tudo certo, de que a 
miscigenação responde às questões e que a mistura de raças 

 
11 Artigo 1. MORAES, Elisângela L. de; EVANGELISTA, Francisco. A roda de 
capoeira no espaço escolar e suas perspectivas para as relações étnico-raciais no 
Brasil. In. Educação ambiental, étnico-racial e em direitos humanos: questões 
desafiadoras. São Paulo: Ideias & Letras, 2018. p 127 – 139. 



52 

evidencia que o Brasil é acolhedor; surge nessa negação o 
Mito da Democracia Racial.  

Em 1962, Gilberto Freyre se autoproclama defensor do 
patriotismo brasileiro, e qualquer contestação poderia ser 
considerada menção ao racismo. Enfraquece, dessa forma, 
qualquer discussão mais politizada sobre a temática. 

A Constituição Federal de 1988 se preocupa com o 
desenvolvimento da igualdade e da justiça, com valores para 
promoção de uma sociedade fraterna, pluralista e sem 
preconceitos. Em seu artigo 126, § 5º declara que se 
constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de 
natureza material e imaterial, tomados individualmente ou 
em conjunto, portadores de referência à identidade, à ação, 
à memória dos diferentes grupos formadores da sociedade 
brasileira, nos quais se incluem e “ficam tombados todos os 
documentos e os sítios detentores de reminiscências 
históricas dos antigos quilombos” (BRASIL, 1988).  

Em 1989, cria-se a Lei do Crime Racial, Lei nº 7.716, de 05 
de janeiro, que trata no artigo 6º sobre a definição de crimes 
resultantes de preconceito de raça ou cor, consistente em 
recusar, negar ou impedir a inscrição ou o ingresso de aluno 
em estabelecimento de ensino público ou privado de 
qualquer grau, com previsão de pena de reclusão de três a 
cinco anos. O Parágrafo Único ainda prevê que, se o crime 
for praticado contra menor de dezoito anos, a pena é 
agravada de 1/3 (um terço). 

Já em 1990, a Lei nº 8.081/90 estabelece os crimes e as 
penas aplicáveis aos atos discriminatórios ou de preconceito 
de raça, cor, religião, etnia ou procedência nacional, 
praticados pelos meios de comunicação ou por publicação 
de qualquer natureza. 

Em junho de 1994, a Lei nº 8.882/94 acrescenta um 
parágrafo ao art. 20 da Lei nº 7.716, de 05 de janeiro de 1989, 
que "define os crimes resultantes de preconceitos de raça ou 



53 

de cor". Em 1997, a Lei nº 9.459 altera a Lei nº 7.716/1989, define 
os crimes resultantes de preconceito de raça ou de cor.  

Essas leis oportunizaram grande passo em direção às 
questões éticas para o país, mas, apenas em 2003, foi 
atribuída uma lei de caráter educacional nesses termos. 

No campo da legislação educacional inicialmente a LDB 
– Lei nº 9.394/96 – que apresenta avanços significativos à 
educação nacional, ampara diversas políticas educativas, 
abre caminho para diálogos e espaço para introduzir 
discussões, além de dar um tratamento específico e 
delineado para assuntos étnico-raciais, auxiliando no 
posicionamento a respeito e nos entendimentos, 
reconhecimento e valorização.  

A implantação da LDB 9.394/96 vem alterar a visão de 
educação, a qual passa a se preocupar com questões como 
igualdade, equidade, diversidade, sendo ela o maior 
documento direcionador dessa prática, presente no 
contexto de cada estabelecimento de ensino.  

Diante do grau de importância dada à escola, na 
formação e manutenção das ideologias presentes na 
sociedade, e na identidade dos indivíduos, mesmo após a 
LDB em 1996, apenas em 2003 se consolida a Lei nº 10.639/03 
que institui, de maneira mais clara e consistente, a 
importância de melhorias na prática escolar no que se refere 
ao trabalho com as etnias, a qual é complementada 
posteriormente pela Lei nº 11.645/08 que acrescenta 
referências às etnias indígenas. 

Mesmo com todo o empenho dos documentos 
norteadores há alguns estigmas que foram enraizados ao 
longo do tempo e que precisam ser combatidos. Os sujeitos 
precisam ser reconhecidos e valorizados dentro de suas 
individualidades, para tanto, a escola precisa estar 
preparada para colocar em prática as Diretrizes do Ministério 
da Educação (MEC). Contudo, nota-se que a instituição 



54 

escolar ainda monopoliza a visão política de branqueamento 
dos negros, exigindo deles um aculturamento. 

Sendo assim, considera-se que a capoeira promove a 
possibilidade de conhecer e explorar a cultura afro-brasileira, 
além de propiciar o desenvolvimento de relações 
interpessoais e culturais, da corporeidade, da musicalidade, 
entre tantas outras características relevantes para o 
desenvolvimento humano e social. A capoeira é símbolo de 
luta e resistência do negro oprimido no Brasil; surgiu como 
resistência diante da opressão e da violência historicamente 
sofrida no período da escravização das pessoas, sendo 
atividade pedagógica significativa para crianças, jovens e 
adultos no espaço escolar e acadêmico. 

 O fator histórico de séculos de negação, da 
discriminação e da opressão da população negra e afro-
brasileira contribuiu para que as escolas e todo o currículo 
tivessem uma postura excludente por séculos e, estas 
mantêm ainda hoje, traços dessa exclusão. A presença da 
capoeira nos espaços de formação é passo importante para 
a superação do racismo, do preconceito e da discriminação 
ainda presentes na sociedade brasileira e atividade de valor 
na construção de uma sociedade mais justa e solidária. 

A escola é definida socialmente como um veículo de 
ascensão social: o meio por excelência para abolir as 
diferenças sociais entre as duas “raças” – para o “negro” 
aprender a se comportar e adquirir hábitos como dos 
indivíduos da cultura europeia.  

Considerando as lamentáveis ocorrências sociais e 
políticas presentes no Brasil contemporâneo, há um 
posicionamento contrário a essa ideologia surgindo, dessa 
forma, políticas afirmativas e movimentos adversos à 
opressão que há séculos impera nos âmbitos escolares. E 
todo movimento culmina em uma força de Lei, a Lei nº 
10.639/03, que ao ser instituída ficou “aberta” para sua 
implantação, pois, não foi criado um órgão fiscalizador para 



55 

acompanhar as implementações sugeridas pela referida Lei. 
Nesse sentido, fica a cargo de cada localidade a 
conscientização sobre sua aplicação e inclusão das 
necessidades de que trata a referida Lei nos currículos, ou 
seja, é preciso modificar esse calamitoso cenário. 

As ações da capoeira no contexto da escola têm, ainda, 
o potencial de fomentar identidades positivas e dissolver 
preconceitos, uma vez que prega a importância do respeito 
a todos os seres humanos e apresenta uma cultura que deve 
ser valorizada. Dessa forma: 

 
[...] aos estabelecimentos de ensino está sendo atribuída 
responsabilidade de acabar com o modo falso e reduzido de tratar a 
atribuição dos africanos escravizados e de seus descendentes para 
a construção da nação brasileira; de fiscalizar para que, no interior, 
os alunos negros deixem de sofrer os primeiros e continuados atos 
de racismo de que são vítimas. Sem dúvida, assumir estas 
responsabilidades implica compromisso com o entorno 
sociocultural da escola, da comunidade onde esta se encontra e a 
que serve, compromisso com a formação de cidadãos atuantes e 
democráticos, capazes de compreender as relações sociais e étnico-
raciais de que participam [...] (BRASIL, 2003). 

 

Mediante essas afirmações, percebe-se o significado do 
trabalho com a valorização cultural e a necessidade de 
sensibilização dos sujeitos que atuam na escola para estarem 
atentos e promoverem discussões que apresentem formas 
de evitar o racismo e os preconceitos nos meios escolares, 
uma vez que a questão racial é, por excelência, um tema que 
deve ser abordado pela escola, posto que:  

 
[...] A escola, enquanto instituição social responsável por assegurar 
o direito da educação a todo e qualquer cidadão, deverá se 
posicionar politicamente, como já vimos, contra toda e qualquer 
forma de discriminação. A luta pela superação do racismo e da 
discriminação racial é, pois, tarefa de todo e qualquer educador, 
independente do seu pertencimento étnico-racial, crença religiosa 
ou posição política (BRASIL, 2013a, p. 502).  

 



56 

Mediante estes estudos verifica-se que o trabalho com 
a capoeira no espaço escolar é de vital importância para as 
práticas pedagógicas desenvolvidas em torno das relações 
étnico-raciais propostas na Educação Básica. Igualmente, vÊ-
se que sua prática constitui forte subsídio para a valorização 
da cultura afro-brasileira na comunidade escolar em 
questão, uma vez que os alunos são incentivados a 
conhecerem os valores que permeiam a roda de capoeira e 
seus significados, além de exercitarem o respeito ao outro e 
a valorização da diferença. Entre os elementos que são 
utilizados para isso estão: a comunicação corporal; o olhar 
nos olhos do outro; o cuidado consigo mesmo; o cuidado 
com o parceiro. Entendemos que quando os conflitos 
ocorrerem no ambiente escolar abrem-se espaços para 
debates sobre o respeito às pessoas e sobre o bom 
relacionamento interpessoal. Eles passarão a ser vistos 
como uma oportunidade de mostrar aos envolvidos a 
relevância da diversidade e o respeito a cada um.  

 
Se a educação sozinha não transforma a sociedade, sem ela 
tampouco a sociedade muda. Se a nossa opção é progressista, se 
estamos a favor da vida e não da morte, da equidade e não da 
injustiça, do direito e não do arbítrio, da convivência com o diferente 
e não de sua negação, não temos outro caminho senão viver 
plenamente a nossa opção. Encarná-la, diminuindo assim a distância 
entre o que dizemos e o que fazemos (FREIRE, 2000, p. 31). 

 

Esta citação de Freire, suscita reflexões diante do papel 
educacional e do processo político em curso, destacando a 
demanda pelo posicionamento para uma tomada de decisão 
consciente. Nesse sentido, a temática da diversidade torna-se 
um ponto forte, que deve ser inserido nesse posicionamento.  

Diante de tal situação, cabe apresentar apontamentos 
da constituição social do país, pois, essa afirmação encontra 
cenário fértil para se estabelecer e se manter 
ideologicamente. Infelizmente, a consolidação das relações 



57 

nas bases da sociedade brasileira, ocorreu sob o prisma de 
preconceitos de diversas naturezas e esta se constituiu 
como uma sociedade plural, com um grau elevado de 
racismo e preconceito.  

Munanga e Gomes (2016) reforçam a ideia apresentada 
nesta justificativa, com a seguinte argumentação:  

 
O brasileiro de ascendência africana, ao contrário dos brasileiros de 
outras ascendências (europeia, asiática, árabe, judia etc.), ficou por 
muito tempo privado da memória de seus ancestrais. Por isso, a Lei 
nº 10.639, promulgada pelo Presidente da República Federativa do 
Brasil em 2003, depois de 115 anos da abolição da escravidão, veio 
justamente reparar essa injustiça feita não apenas aos negros, mas 
a todos os brasileiros, pois essa história esquecida ou deformada 
pertence a todos, sem discriminação de cor, idade, sexo, gênero, 
etnia e religião (MUNANGA; GOMES, 2016, p. 18). 

 

Nesse contexto, os sujeitos oriundos da África foram 
submetidos ao distanciamento de seus familiares, às perdas 
da linguagem, pois, tiveram que aprender a língua 
portuguesa, língua oficial do Brasil e ainda submetidos a 
trabalho forçado e violências severas, com resquício que 
permeia ainda hoje desse período cercado pelo preconceito 
e racismo preconceito e do racismo, num cenário que 
continua caótico: 

 
O fato de, muitas vezes, o racismo não ser explicitado verbalmente, 
não o torna menos presente e agressivo no dia a dia dos alunos e 
alunas negros (as), pois há muitas outras maneiras pelas quais ele se 
manifesta na cultura brasileira: privilegiam-se os brancos, 
reconhece-se este biotipo como aquele que representa a beleza 
estética e intelectual da raça humana e ainda acha-se normal que 
este segmento da população detenha o poder político, econômico, 
cultural e religioso; como se fosse algo natural e não resultado da 
organização histórica capitalista, discriminatória e excludente da 
sociedade brasileira (SOUSA, 2005, p. 110). 

 
Atualmente, por meio de lutas sociais, busca-se um 

espaço consciente de respeito e direitos. Contudo, para a 



58 

superação do racismo é preciso começar pelo resgate das 
barreiras ideológicas e, para tanto, é imprescindível estudar 
o passado para melhorar a realidade presente, ou seja, deve-
se despir de conceitos formados e utilizados pela tradição. 

 
Artigo 2 ‒ A Cultura Afro-Brasileira no Espaço Escolar por 
meio da Capoeira12  

 
Este artigo “A Cultura Afro-brasileira no Espaço Escolar 

por meio da Capoeira” de Moraes (2020) mostra que as 
reflexões complementam o que já vimos trazendo até aqui e 
pensa o sentido e grau de importância que elas têm para a 
juventude ao conhecer e praticar a Capoeira; trata-se de uma 
arte cercada de desafios, musicalidade, ginga e cultura. A 
elaboração segue ainda mais adiante fazendo um 
contraponto da importância para crianças e jovens em 
concomitância com a presença desse aspecto no documento 
intitulado Base Nacional Comum Curricular (BNCC), 
documento oficial que está sendo implantado em todas as 
escolas do território nacional. 

Constam na Lei nº 10.639/03 a obrigatoriedade do ensino 
da História da África e Afro-brasileira em todo o currículo 
escolar e, em sendo assim, demanda incluir no currículo, 
estudos e conhecimentos a respeito da cultura afro-brasileira. 
Para tanto, se faz necessário que escolas e instituições 
assumam no currículo as temáticas condizentes com essa 
realidade; por vezes, é oportuno comentar que os professores 
deverão se habituar a abordar estes assuntos/conteúdos em 

 
12 Artigo 2. MORAES, Elisângela L. F. de. A Cultura Afro-Brasileira no Espaço 
Escolar por meio da Capoeira. In. ALCOFORADO, Luís; BARBOSA; Márcia 
R; COSTA, Adriana A. F. Educação de Jovens e Adultos em Diferentes 
Tempos e Espaços da Vida. MinervaCoimbra Edição e distribuição. 
Coimbra, Portugal, 1ª Edição, dezembro de 2020. ISBN 978-972-798-485-5. 
E-book. (p.123 a 139).  



59 

suas aulas, já que para muitos educadores trata-se de algo 
novo e um campo ainda desconhecido. 

Assuntos com referência às Africanidades e aos afro-
brasileiros não tiveram espaço no currículo escolar por uma 
questão política e por ideias racistas e excludentes que 
permearam, por séculos, e apenas nestas últimas décadas é que 
esta realidade vem se transformando e tomando novos rumos. 

Santos (2007) apresenta a ideia do pensamento abissal, 
uma ideia que se conecta com as reflexões supracitadas; até 
então, nas duas distinções delimitadas por Santos ele 
demonstra uma ponta do iceberg do que se está tratando 
aqui. Santos (2007) denomina de pensamento do Norte e 
pensamento do Sul, sendo o Norte referente à “metrópole” 
que se identifica com tudo que se conecta com o elitizado e 
bem acolhido nos parâmetros aceitáveis e socialmente, 
valorizados e que estão em destaque na sociedade. No caso 
das questões escolares do currículo e Capoeira e 
Africanidades é possível observar que não pertence ao 
elitizado, mas ao povo, que tem a ver com o pensamento do 
Sul. Desta maneira, a Capoeira não cabe nessa ideia de 
conteúdos escolares e currículos voltados para 
conhecimentos do Norte que se fundamentam no que é 
considerado acadêmico e a cultura erudita, ao contrário do 
que é primitivo representa o pensamento do Sul. 

Já o Sul “a colônia”, que é referente ao que se 
denomina reflexivamente, como o não conectado, o que fica 
à margem, escondido, que não aparece nos meios 
acadêmicos, como se não devesse existir e ser acolhido 
socialmente, pois sua evolução não é reconhecida, é um 
conhecimento subjugado e, para tanto, na escola não conta 
como currículo, não se valoriza e não se ensina a valorizar; 
são conteúdos que não foram inclusos aos conteúdos 
escolares por fazerem parte da oralidade, da popularidade e 
essa ideologia não cabe nos meios escolares e são assuntos 
ligados ao pensamento do Sul. 



60 

Diante desse impasse, sabe-se que, além desse 
pensamento permear a escola e a sociedade, excluir a cultura 
popular e o mínimo interesse em instituir relações com 
intervenções comunitárias que pudessem vir a ser 
estabelecidas nesse contexto, remete a ideias preconceituosas 
e de racismo, sendo assim, já tem dezoito anos da implantação 
da citada lei e até os dias de hoje, infelizmente, há uma 
demanda para debates, estudos e movimentos dos educadores 
sobre a importância desses aspectos. 

Muitos documentos posteriores a essa lei vêm 
impulsionando o espaço educativo a ter consciência de que 
o Brasil é um país multiétnico e a cultura africana faz parte 
de sua história e precisa pertencer ao espaço que lhe é de 
direito. Torna-se, assim, necessário tratar a inclusão de 
aspectos culturais no currículo escolar, para os quais ainda 
existem muitas barreiras a serem vencidas. 

Nesse contexto todos são beneficiados com cultura e 
conhecimento, tanto os alunos negros e não negros, 
professores e sociedade, por conhecer a história brasileira, 
respeitar as raízes, conviver com a diversidade e a 
identidade, livres do preconceito e racismo que oprimem e 
excluem da vivência escolar de adolescentes e de jovens a 
cultura afro-brasileira e africana. 

Diversas informações modificam o panorama escolar 
que, até então, eram assuntos desconectados desse meio, 
pois, na atualidade há um caminho aberto pela lei e pelos 
documentos do MEC e das Secretarias ligadas à Educação, 
conforme apresentados e se observados os dados 
estatísticos do último Censo do Instituto Brasileiro de 
Geografia e Estatística (IBGE), realizado no ano de 2010, a 
realidade brasileira se encontra com 54,9% da população 
negra, ou seja, um pouco mais da metade população 
brasileira se declara negra, o que mostra uma realidade que 
precisa ser considerada ao pensar o currículo escolar, pois 
segundo este dado do IBGE (2017) o Brasil é um país 



61 

multiétnico e isso deve ser levado em consideração nas 
realidades tratadas no currículo escolar.  

A reflexão desses dados reporta ao trabalho das 
escolas, sendo destacado neste estudo um dos documentos 
de referência, que trata dos conteúdos e habilidades que são 
normatizados e a serem desenvolvidos com os estudantes 
no espaço escolar, com abrangência nacional e de 
obrigatoriedade, que é a Base Nacional Comum Curricular, 
como já mencionado, que vem sendo implantada desde 2017 
em todo território brasileiro gradativamente e com data até 
2020 para implantação total (BRASIL, 2017). 

Atualmente a implantação visa regulamentar todos os 
conteúdos, habilidades e competências que devem ser 
desenvolvidos com os estudantes em todas as escolas 
brasileiras; é um documento que visa respeitar a diversidade, 
as diversas culturas e regionalidade do país, sendo ele 
aberto, mas, diretivo. Verifica-se caracterizada na BNCC a 
importância do trabalho com a diversidade. 

Mesmo com aporte teórico constante em documentos 
do MEC não há indício da valorização da Capoeira em 
destaque para o trabalho a ser desenvolvido nas escolas em 
nenhuma das disciplinas presentes no documento. O que se 
observa ressaltado na BNCC é a importância do trabalho com 
as experiências da prática social, a relevância do trabalho 
com a cidadania e os aportes interculturais, especialmente 
no componente curricular de Arte que traz várias ideias; a 
BNCC é um documento denso, e em todo o seu contexto há 
informações para que o ideal de respeito ao outro e ao ser 
humano, à diversidade, ao trabalho socioemocional ao 
cuidado com a pessoa e seu histórico de vida e de sociedade 
sejam respeitados e que são referências no trabalho com a 
Capoeira. Embora haja toda essa preocupação com o cultural 
e com a diversidade, não há destaque à Capoeira em nenhum 
dos eixos de nenhuma disciplina em específico, mediante 



62 

orientação desse modelo de educação a Capoeira poderia 
aparecer com certo destaque em Arte, História e outras.  

Na BNCC há ênfase para a Educação Física, que apresenta 
uma pequena abordagem nos aspectos corporais e que são 
fundamentais nos eixos temáticos do componente curricular 
Educação Física, entre eles são evidenciados outros conteúdos 
não menos importantes que dão vazão a exposições do 
contato com questões culturais, históricas, espaço-temporais 
que deveriam estar contidos. Sabendo que a Educação Física 
vai muito além das questões corporais e sabendo das 
características que a Capoeira e seu potencial para propiciar 
intervenções comunitárias relevantes nas questões culturais, 
causa estranhamento não tê-la presente no meio escolar e 
acadêmico, uma vez que a Capoeira é patrimônio histórico da 
humanidade e traz consigo a cultura afro-brasileira. 

Analisando pelo prisma psicológico, no qual a BNCC 
apresenta o trabalho socioemocional, estão igualmente 
presentes no trabalho com a Capoeira as questões 
emocionais que envolvem adolescentes e jovens que podem 
ter a oportunidade de aprender por meio da Capoeira o 
encontro e o reconhecimento de si mesmo e do outro.  

A diversidade, os aspectos culturais e étnicos permeiam 
toda a construção do documento e, como pode ser 
observado no eixo do componente Educação Física, não há 
destaque às questões que se referem à Capoeira, nem 
evidência de citações para a realização desse trabalho; a 
atividade com a Capoeira recebe uma breve referência em 
apenas um momento do texto, e entre parênteses, quando 
se destaca várias outras atividades na modalidade de luta na 
descrição do documento. No eixo de Educação Física 
encontram-se sete Unidades Temáticas, e na Unidade 
Temática Luta é citada. 

 
A unidade temática Lutas focaliza as disputas corporais, nas quais os 
participantes empregam técnicas, táticas e estratégias específicas 
para imobilizar, desequilibrar, atingir ou excluir o oponente de um 



63 

determinado espaço, combinando ações de ataque e defesa dirigidas 
ao corpo do adversário. Dessa forma, além das lutas presentes no 
contexto comunitário e regional, podem ser tratadas lutas brasileiras 
(Capoeira, huka-huka, luta marajoara etc.), bem como lutas de 
diversos países do mundo (judô, aikido, jiu-jítsu, muay thai, boxe, 
chinese boxing, esgrima, kendo etc.) (BRASIL, 2017, p.218). 

 

A Capoeira em si constitui mais que apenas luta dentro 
do contexto corporal, da ginga, do canto, da arte, da 
historicidade e é de suma importância que a Capoeira esteja 
descrita e presente no material, embora demande mais 
potenciais do que se considera reconhecido no documento. 
O que ocorre é uma ampliação dessa diversidade, que deve 
ser observada com um aporte positivo, por estar presente, 
por haver a citação e ter sido lembrada, mas, não é 
suficiente, uma vez que demanda maior reconhecimento e 
valorização e que deve ser ampliada com o trabalho humano, 
cultural, regional, na especificidade da Capoeira. Isto porque 
as raízes históricas do Brasil, as propriedades que permeiam 
— tanto no passado quanto no presente --os apontamentos 
do trabalho com a Capoeira demandam um espaço 
privilegiado no material elaborado. 

O documento da BNCC passou por um período de 
elaboração e implantação, sendo este preparado por 
técnicos da Educação, por consulta pública e todos os 
cidadãos puderam contribuir; mediante essa observação, 
tem-se que a Capoeira precisa ser amplamente reconhecida 
como patrimônio histórico e como potencial acadêmico, 
uma vez que não acontecem citações e debates que a 
evidencie neste meio, o que demonstra que ainda não é 
reconhecido o valor real da Capoeira e esta deve ter maior 
valorização e mais destaque. Nesse sentido, o documento ao 
tratar desse assunto fecha especificamente: 

 
Por fim, cabe aos sistemas e redes de ensino, assim como às escolas, 
em suas respectivas esferas de autonomia e competência, incorporar 
aos currículos e às propostas pedagógicas a abordagem de temas 



64 

contemporâneos que afetam a vida humana em escala local, regional 
e global, preferencialmente de forma transversal e integradora. Entre 
esses temas, destacam-se: direitos da criança e do adolescente (Lei nº 
8.069/1990), [...] Parecer CNE/CP nº 8/2012 e Resolução CNE/CP nº 
1/2012), educação das relações étnico-raciais e ensino de história e 
cultura afro-brasileira, africana e indígena (Leis nº 10.639/2003 e 
11.645/2008, [...]. Na BNCC, essas temáticas são contempladas em 
habilidades dos componentes curriculares, cabendo aos sistemas de 
ensino e escolas, de acordo com suas especificidades, tratá-las de 
forma contextualizada (BRASIL, 2017, p. 19-20). 

 

De acordo com o documento citado, designa-se por 
relações étnico-raciais a maneira de que trata as Leis que 
norteiam esse aspecto na educação: LDB nº 9.394/1996 e a Lei 
nº 10.639/2003. Conforme a referida Diretriz há uma 
necessidade urgente de mudanças éticas e culturais, 
conforme se espera dos novos parâmetros educativos, tanto 
dentro quanto fora dos meios escolares (BRASIL, 1996; 2003). 

Dessa maneira, observa-se que a Capoeira presente na 
escola é uma oportunidade de valorização da cultura afro-
brasileira aos jovens, tendo em vista o potencial real de 
transmissão da cultura afro-brasileira, das raízes culturais do 
Brasil e as manifestações culturais atuais às quais a Capoeira 
está envolvida como parte da cultura nacional brasileira. 

A Capoeira é uma prática brasileira presente em mais de 
150 países conforme dados do Instituto do Patrimônio Histórico 
e Artístico Nacional (IPHAN), um órgão governamental que 
regulamenta os patrimônios materiais e imateriais. 

A manifestação da roda de capoeira faz parte da cultura 
popular brasileira e está inteiramente ligada às culturas de 
matrizes africanas que foram marginalizadas por séculos em 
território brasileiro; só em 2008 foi reconhecida como 
Patrimônio Cultural Imaterial do Brasil pelo IPHAN e, em 2014, 
como Patrimônio da Humanidade, pela UNESCO. Mesmo com 
esse histórico de reconhecimento, ainda demanda muito 
empenho dos conhecedores dessa arte para que sua 
implantação venha a ocorrer em espaços acadêmicos e em 



65 

espaços escolares; esta deve ser reconhecida por seu 
potencial e estrutura de trabalho curricular.  

Apesar de dados sobre a importância dos aspectos 
culturais da Capoeira no espaço educativo ainda é pouco 
explorada, pois, na distribuição dos conteúdos escolares a 
história da África e as questões das Africanidades passaram a 
ser implantadas e pensadas apenas nesse século e mais 
especificamente nessa década, uma vez que a Lei foi 
implantada, apenas em 2003, após muitos debates. 
Anteriormente a este não se tratava de conteúdo escolar e, 
por essa razão, ainda serão necessários muitos debates sobre 
diversos aspectos para que seja reconhecido o seu potencial 
e o quanto pode favorecer a aprendizagem dos adolescentes 
e jovens, bem como a vivência sobre respeito e diversidade.  

Por meio desta pesquisa, que tem caráter bibliográfico de 
aprofundamento, buscou-se interpretar o quanto a educação 
brasileira se preocupa com o desenvolvimento de conteúdos 
afro-brasileiros e nesse levantamento foi possível concluir que, 
apesar da insistência do Ministério da Educação e de estudiosos 
que se aprofundam na temática a realidade que está posta é a 
do não reconhecimento da capoeira e da valorização de 
conteúdos afro-brasileiros no espaço dentro do currículo e é 
essa negação da valorização da cultura que se direciona a 
negritude para manutenção da exclusão e não pertencimento.  

Sendo o Brasil um povo tipicamente mestiço faz todo 
sentido que a Capoeira seja parte do conteúdo legítimo, de 
uma maneira mais intencional, mais ampla e com maior 
quantidade de atividades em variadas disciplinas, uma vez que 
se trata de um bem nacional e que faz parte do patrimônio 
imaterial brasileiro registrado no livro de Registro dos saberes 
– bens culturais imateriais, documento organizado pelo 
IPHAN, datado de 21 de outubro de 2008 em todo território 
brasileiro: Norte, Nordeste, Centro-Oeste, Sul e Sudeste. 

Pensando na juventude sobre esses aspectos das ideias 
comunitárias que possam ser sugeridas e inclusas no aporte 



66 

escolar, pode-se analisar o quanto a Capoeira contribui para 
a valorização e o respeito à cultura nos meios escolares, 
principalmente por tantas abordagens a mesma pode ser 
direcionada quando tratar da Capoeira, podendo ressaltar a 
salvaguarda determinada pelo IPHAN, que se destaca pelo 
ofício do mestre de Capoeira, a roda de Capoeira e também 
por ser parte do patrimônio imaterial brasileiro e torna-se, 
pela visão dos autores deste artigo, imprescindível o 
desenvolvimento dessas atividades nas escolas. 

Com a intenção de dar a conhecer aos Jovens e 
Adolescentes a prática da roda de capoeira e seus 
desdobramentos nos meios escolares ‒ como a resolução 
dos conflitos étnico-raciais, entre técnicas utilizadas na 
capoeira e atividades a serem desenvolvidas ‒ em posse dos 
dados coletados no levantamento bibliográfico sustentados 
por um referencial teórico construído é apresentada a 
preocupação central voltada ao professor que precisa 
conhecer e acreditar o quanto essa prática contribui 
verdadeiramente e qualitativamente para a formação da 
identidade dos alunos, tratando das qualidades pessoais que 
são desenvolvidas na roda e da transposição dos valores 
afro-brasileiros na dimensão do cotidiano escolar e cultural. 

Quando se estabelece as bases do desenvolvimento de 
questões que englobam relações comunitárias, fica 
caracterizado apenas aos Centros Comunitários este papel, 
e à escola o papel do tradicional e do acadêmico, sendo que 
os dois aspectos ainda não se complementam, não 
interseccionam.O que se sugere aqui é este olhar unificado a 
este jovem, que é um só estando ele no espaço acadêmico 
ou participando de um projeto social; se propõe aqui que se 
humanize mais o ensino, sem perder de vista a 
aprendizagem do estudante, mas “Pensa-se a educação 
sociocomunitária como uma educação crítica e 
transformadora, questionadora da sociedade atual, que 
promova a autonomia e a emancipação dos educandos, 



67 

compreendidos como sujeitos históricos atuantes em suas 
comunidades” (ALVES JUNIOR, 2012, p.167). 

Buscou-se desenvolver os resultados da pesquisa de 
maneira a serem apresentados por meio da triangulação dos 
dados obtidos, que se compõe de: a) Currículo escolar que por 
século foi o mesmo sem sofrer alterações; b) Sob a luz da 
Nova Base Nacional Comum Curricular verificar o quanto da 
influência afro-brasileira está presente; e c) Elaboração de um 
parecer reflexivo sobre o quanto a capoeira pode contribuir 
para a manutenção desse aspecto no espaço curricular e os 
fatores positivos dela advindos que podem influenciar os 
jovens a terem qualidade nos aspectos acadêmicos. 

Os jovens em idade escolar demandam reflexões acerca 
de diversos contextos sociais, econômicos e sociais; assim, o 
trabalho com a Capoeira vem abrir esses caminhos que 
favorecem a realização de questionamentos e 
entendimentos dentro de uma conjuntura histórica, 
conhecendo e reconhecendo o valor de si e do outro, prática 
tão importante nos dias atuais. 

Por meio da Capoeira é possível desenvolver com os 
jovens a oralidade, a corporeidade, o reconhecimento de si e o 
do outro, a dança, as marcas da cultura de raiz africana, a 
cultura afro-brasileira, ao lado da educação patrimonial, do 
aprendizado a partir do patrimônio cultural afro-brasileiro, 
visando preservá-lo e difundi-lo, sendo importante para os 
negros e não negros o conhecimento de todos esses aspectos. 

Complementando teoricamente o que foi destacado da 
BNCC são mencionados os autores Luna, Marques e Vieira (2015), 
que ajudam na reflexão e complementam fatores apresentados 
quando tratam das questões da diversidade. Assim: “A inserção 
da Capoeira no ambiente escolar pode, em muito, contribuir para 
a formação dos estudantes na perspectiva da educação integral, 
agregando elementos cognitivos, motores, afetivos e sociais na 
mesma ação educativa de forma integrada” (LUNA; MARQUES; 
VIEIRA, 2015, p. 116). 



68 

Sabendo de todos esses aspectos a serem exaltados 
observa-se a importância de tudo isso dentro e fora da escola, 
contudo, efetivamente, o reconhecimento da presença da 
Capoeira transmitindo seus valores, movimentos e música, ao 
mesmo tempo em que promove o lazer, o respeito, a alegria. 
Tais contribuições favorecem o desafio da Capoeira para o 
ambiente escolar, pois, no contexto da escola, têm potencial 
de fomentar identidades positivas e dissolver preconceitos, 
uma vez que prega a importância do respeito a todos os seres 
humanos. Dessa forma: 

 
De tal modo, estamos convencidos que os modos de educar 
presentes nas diversas manifestações culturais populares de origem 
negra e indígenas muito têm a ensinar à educação escolar em nível 
metodológico, didático, mas também, e fundamentalmente, 
epistemológico, antropológico e ético. 
Dentre as manifestações culturais afro-brasileiras, destacamos, aqui, 
a Capoeira, manifestação própria da cultura popular brasileira 
desenvolvida como modo de resistir à escravidão que o colonialismo 
europeu impôs aos povos do continente africano. Certamente, seus 
fundamentos se distinguem bastante das características e das formas 
de interpretar o mundo que a modernidade científica carrega, suas 
formas de educar também (CORDEIRO; ABIB, 2018, p. 227). 

 

A necessidade de discutir relações étnicas e de 
discriminação racial nas escolas surge com a forte presença do 
movimento negro nas esferas sociais do Brasil, promovendo a 
conscientização e o respeito à questão racial, à divulgação da 
relevância do desenvolvimento de estudos e do respeito à 
cultura, à diversidade e ao reconhecimento das diferenças. 

 
Portanto, trazer a Capoeira para o campo epistemológico é trazê-la, 
na contemporaneidade, para o embate onde o imperialismo do 
norte ainda se dá, através da globalização neoliberal, e que vem 
impor seus desígnios sobre as zonas periféricas, com seus ditames, 
com suas imposições culturais e com seus cientificismos. Trazer a 
Capoeira ao campo da educação é uma investida para que, cada vez 
mais, a educação do Brasil seja, de fato, brasileira, e não um bojo de 
importações teórico-metodológicas.  



69 

Elementos lúdicos e agressivos, dança e batalha, vida e morte, medo 
e alegria, sagacidade, música, brincadeira, ancestralidade e 
ritualidade constituem o universo da Capoeira, o que caracteriza 
como uma manifestação cultural difícil de ser definida num único 
conceito. Essa riqueza de significações, quando devidamente 
contextualizada e historicizada, sobretudo no processo educacional 
dá à Capoeira uma identidade muito forte e profunda, constituída 
através de todo um passado de luta por libertação e, sobretudo, 
pela afirmação de uma cultura que se recusa a ser subjugada, 
embora muito se tenha feito em nosso país para que isso se 
concretize (CORDEIRO; ABIB, 2018, p. 228). 

 

Mediante essas afirmações percebe-se a relevância do 
trabalho com a valorização cultural e a necessidade de 
sensibilizar profissionais que atuam nas escolas para 
encontrar formas de evitar o racismo e os preconceitos. 
Cordeiro e Abib (2018) destacam a importância de a 
historicidade ser contada, uma vez que a questão racial é, por 
excelência, um tema que deve ser abordado pela instituição. 

Nas práticas pedagógicas desenvolvidas em torno das 
relações étnico-raciais propostas na Educação Básica, e 
principalmente na instância dos adolescentes e jovens, vê-se 
que a maioria em idade escolar busca amizades, 
companheirismo, grupos para se identificar e heróis para se 
inspirar e se identificar. 

A sua prática constitui forte subsídio para a valorização 
da cultura afro-brasileira, além de exercitarem o respeito ao 
outro e a valorização da diferença. Entre os elementos que 
são utilizados para isso estão: a comunicação corporal; o 
olhar nos olhos do outro; o cuidado com ele mesmo; o 
cuidado com o parceiro. Entende-se que, quando os 
conflitos ocorrerem no ambiente escolar abrem-se espaços 
para debates sobre o respeito às pessoas e sobre o bom 
relacionamento interpessoal. Eles passarão a ser vistos 
como uma oportunidade de mostrar aos envolvidos a 
importância da diversidade e o respeito a cada um.  



70 

A manutenção de um país preconceituoso fez com que 
a população negra e seus descendentes fossem 
marginalizados por séculos, escondidos e silenciados tanto 
na esfera social quanto escolar. Foram penalizados por um 
trabalho forçado e pela escravidão, renegados a uma cultura 
desconhecida e impedidos de cultuar sua religião, música, 
dança, luta, sofrendo e sendo expostos a castigos cruéis 
(Beccari, 2005, p. 1). 

Pode-se considerar que temos uma dívida social devido 
à escravização das pessoas de pele negra e que não foi 
apenas um ato físico de negação do corpo, do direito de ir e 
vir, mas, foi a negação de tudo o que os descendentes 
africanos traziam como referência de si e de sua cultura: a 
eles foram negados estudos e participação social. Um 
sistema opressor perverso que impediu que estes fossem 
reconhecidos como cidadãos brasileiros por muito tempo e, 
com isso, o cenário do respeito a sua cultura destacada nesse 
material, o desenvolvimento da Capoeira como cultura 
legítima do povo brasileiro precisa agora ser resgatada e 
passar por um processo de ressignificação por meio de 
intervenções com base comunitárias e de resgate cultural no 
espaço escolar, para que muitos jovens sejam beneficiados. 

Na escola, por se originar em bases excludentes, 
questões ligadas à comunidade, à cultura africana e afro-
brasileira não foram inicialmente reconhecidas em seus 
meios escolares e acadêmicos, como parte de um currículo; 
demanda mudar essa história e valorizar a cultura afro-
brasileira, junto às demais. 

Com o histórico apresentado é notória a necessidade de 
maior demanda de envolvimento dentro dos meios 
escolares e acadêmicos pelas causas raciais.  

Fanon (2008) destaca o sentimento de inferioridade e 
superioridade e que não cabe mais nos dias de hoje ainda 
permear essa manifestação. Na referência feita 
anteriormente acerca da ideologia do pensamento abissal 



71 

encontra-se em Fanon argumentos para dar valor ao que é 
intelectual e próximo da população branca que se estabelece 
como superior e mais próximo do primitivo e que se apresenta 
à sociedade como renegado, não necessitando da parte 
racional, mas, apenas, corporal e de sobrevivência. Segundo o 
referido autor cabe à população representada pelo negro o 
fortalecimento e ênfase da corporeidade em detrimento do 
emocional e cultural presente nas lutas afirmativas; há uma 
demanda em provar a inteligência da população negra, que 
não deve ser valorizada apenas pelo corporal, pela física 
atlética ou sexualizada a que são submetidos. 

O desenvolvimento da cultura afro-brasileira se 
constitui diante de um processo histórico-social colonialista 
e patriarcal, com bases racistas e totalmente excludentes. O 
capitalismo vem fortalecer ainda mais uma base de poderes, 
pautada em privilégios e exclusões, o que acarreta 
consequências à imagem do negro e do mestiço, passando 
por um racismo que, atualmente, ainda é difícil de ser 
desmistificado e extinto das relações sociais no Brasil. 

A inclusão da Capoeira como parte de um processo de 
intervenção comunitária, de inclusão de uma nova ideologia de 
reconhecimento do cultural, das raízes afro-brasileiras de que no 
contexto escolar possibilita a inclusão de temáticas com base 
comunitária e a valorização e reconhecimento de que esse jovem 
é o mesmo que socialmente demanda o desenvolvimento dos 
aspectos corporais, emocionais e sociais. 

A ideia apresentada neste material sugere um trabalho 
articulado em nível nacional, que seja uma realidade 
constante e que todas as escolas desenvolvam 
curricularmente o conteúdo da Capoeira e em diferentes 
disciplinas para que a prática dessa arte esteja presente 
junto aos estudantes jovens e adolescentes. 

Devido à constituição inicial do país sobre a égide 
escravocrata, permanecem ideias preconceituosas, racistas e 
baseadas no senso comum. A Capoeira precisa buscar o seu 



72 

espaço de cultura, de patrimônio imaterial, garantir a 
importância de sua salvaguarda e deixar de ser vista como 
espaço de vadiagem com sua ginga e brincadeira, para ser 
reconhecida em sua dança, arte, musicalidade, luta, 
historicidade, identidade afro-brasileira, bem como a 
cordialidade inerente à prática da roda de Capoeira. Ressalta-
se, igualmente, a relevância e personalidade do Mestre como 
alguém a ser valorizado, considerado como sabedor desse 
conhecimento a ser transmitido e de referência, de identidade 
num momento em que os adolescentes e jovens, como 
indivíduos, buscam seus próprios caminhos.  

Sabe-se que, a respeito da implantação da Capoeira e 
tudo que é ligado às bases comunitárias, a luta é grande, uma 
vez que a Capoeira é apenas um dos aspectos culturais a ser 
implantado e aceito, tanto socialmente quanto 
academicamente, mas, não se trata de uma panaceia, pois 
muitas conquistas e lutas demandam esse território contra o 
racismo e o preconceito. 

A escola tem o potencial para fomentar características da 
cidadania e atuar com políticas afirmativas para reparação, de 
modo que a cultura afro-brasileira seja valorizada, ou seja, há 
que se colocar holofotes para a valorização de espaços que 
ficaram invisíveis e menosprezados, embora a própria Capoeira 
tenha resistência, pois apesar de todo esse passado, está 
presente socialmente e tem muito ainda a contribuir e a ajudar 
os jovens a conquistar.  

Dialogar e conhecer a temática implica em estudos e 
aprofundamentos com o foco na cultura, mas, também 
envolve um posicionamento político. 

Neste sentido, a inclusão das propostas que trata a Lei 
nº 10.639/03 e documentos norteadores, presentes no 
ambiente escolar, quebram paradigmas e alguns estigmas 
que foram enraizados ao longo do tempo e que precisam ser 
combatidos. Os jovens e adolescentes demandam ser 
reconhecidos e valorizados dentro de suas individualidades 



73 

e, para tanto, a Capoeira tem competência para o 
desenvolvimento desse potencial e precisa estar acessível a 
todos; a escola ainda é o melhor espaço para isso. 

Escolas precisam estar preparadas para colocar em 
prática as Diretrizes do MEC, porém, nota-se que a instituição 
escolar ainda monopoliza a visão do pensamento do Sul e do 
pensamento do Norte como apresentado no início deste artigo 
com a reflexão de Boaventura Sousa Santos (2007) exigindo de 
todos, professores, pais alunos e comunidade, um 
aculturamento e um novo parâmetro educacional. 

Sendo a escola reconhecida com um veículo de 
ascensão social, local onde se detém o conhecimento 
cientificamente produzido pela humanidade, ela representa 
o meio, por excelência, para incluir os conhecimentos 
culturais afro-brasileiros, é o espaço para lutar contra as 
diferenças sociais e a favor da identidade dos indivíduos 
reconhecidos em sua cultura.  

É pertinente citar Ribeiro (2006, p. 202), que destaca em 
seus estudos que “a luta mais árdua do negro africano e de 
seus descendentes foi, e ainda é, a conquista de um lugar e 
de um papel de participante legítimo na sociedade 
nacional”, infelizmente tal observação é um grande desafio 
para as relações étnico-raciais no Brasil. 

Sendo assim, considera-se que a Capoeira promove a 
possibilidade de conhecer e explorar a cultura afro-brasileira, 
além de propiciar o desenvolvimento de relações 
interpessoais e culturais, da corporeidade, da musicalidade, 
entre tantas outras características importantes para o 
desenvolvimento humano, comunitário e social. A Capoeira 
é símbolo de luta e resistência do negro oprimido no Brasil 
que surgiu como resistência diante da opressão e da 
violência historicamente sofrida no período de escravização. 

O fator histórico de séculos de negação, da 
discriminação e da opressão da população negra e afro-
brasileira contribuiu para que as escolas, por meio de leis e 



74 

normatizações, reproduzissem e direcionassem suas 
atividades segundo visões eurocêntricas, com a valorização 
do branco e da sua cultura. Todo o currículo e a postura das 
escolas foram excludentes por séculos e, ainda hoje, podem 
ser encontrados traços dessa exclusão. A presença da 
comunitária da Capoeira nos espaços de formação é passo 
importante para a superação do racismo, do preconceito e 
da discriminação ainda presentes na sociedade brasileira e 
atividade relevante para a construção de uma sociedade 
mais justa e solidária. 
 
Artigo 3 ‒ Formação de Professores no horizonte da 
Educação Étnico-racial, a necessidade de formação para a 
diversidade cultural13  

 
Trilhando o percurso do olhar para dentro do processo 

escolar, a análise do contexto da Lei nº 10.639/03 se volta 
para o fazer profissional dos professores, nesse artigo no 
qual Moraes (2019) escreve juntamente com Evangelista, 
Junque e Silva. 

Sendo o Brasil um país com distinta concentração de 
culturas há um monopólio dos conteúdos escolares voltados 
às concepções eurocêntricas, em detrimento de outras 
culturas existentes no país; o estudo da cultura africana nas 
escolas se apresenta apenas a dezesseis anos, quando foi 
oficializada e regulamentada a importância de tratar no 
espaço acadêmico assuntos sobre africanidades, continente 
africano e relações étnico-raciais conforme regulamenta a 
Lei nº 10.639/2003 Art. 26-A (BRASIL, 2003). 

 
13 MORAES, Elisângela Lambstein Franco de; EVANGELISTA, Francisco; SILVA, 
Tânia Mara da; JUNQUE, Anderson Rogério. A roda de capoeira no espaço 
escolar e suas perspectivas para as relações étnico-raciais no Brasil. In. Educação 
ambiental, étnico-racial e em direitos humanos: perspectivas para uma 
formação integral. Americana, São Paulo: Adonis, 2019. p 127-139. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm#art26a


75 

Pela referida Lei, nas instituições de Ensino 
Fundamental e Médio, oficiais e particulares, torna-se 
obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-Brasileira.  

O parágrafo 1º aborda que o conteúdo programático a 
que se refere o caput deste artigo “incluirá o estudo da 
História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, 
a cultura negra brasileira e o negro na formação da 
sociedade nacional, resgatando a contribuição do povo 
negro nas áreas social, econômica e política pertinentes à 
História do Brasil”. Já o parágrafo 2º aborda que “os 
conteúdos referentes à História e Cultura Afro-brasileira 
serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em 
especial nas áreas de Educação Artística e de Literatura e 
História Brasileiras” (BRASIL, 2003, p.2). 

A presente Lei não possui órgão fiscalizador para a 
implantação da mesma e, desde então, paulatinamente vem 
sendo implantada nos estabelecimentos de ensino do país, 
ficando a cargo da conscientização do professor e desses 
estabelecimentos a busca por conhecimentos e formação 
dos educadores. Os programas de ensino se atualizaram, os 
materiais didáticos passaram a contemplar os assuntos com 
a temática afro-brasileira e africana e, mesmo assim, nos 
deparamos com a necessidade da formação acadêmica e 
pessoal do professor que necessita trabalhar tais conteúdos. 

A preocupação com a formação desse profissional se 
concentra em analisar, ao mesmo tempo, o educador que é 
formador de cultura, e se constitui como receptor desta; vê-
se que a cultura trazida no cerne do educador tem o 
potencial de fomentar dentro do espaço escolar, ou não, a 
valorização da cultura afro-brasileira. 

Não são todos os educadores atuais que tiveram em sua 
formação acadêmica abordagens no seu plano de curso, 
outros ainda não vivenciam essa temática nas formações 
profissionais em serviço, ficando os ensinamentos, e 
direcionamentos, aos alunos a cargo da conscientização e da 



76 

politização de cada profissional e da maneira como entende 
as questões que se referem à temática afro-brasileira, 
africanidades, preconceitos, estereótipos ou relatos 
históricos podendo, na maior das boas intenções, apresentar 
a temática em uma visão única no relato do colonizador. 

Ainda hoje, não é tarefa fácil abrir debates em torno 
desta questão. Mas por demandar conhecimento, sem o 
qual se inviabiliza qualquer reflexão séria a respeito, verifica-
se a necessidade de formação acadêmica do profissional da 
educação para que, em seu magistério, combata qualquer 
ideologia que oprima e que reforce o racismo. 

“Aprendemos, na cultura e na sociedade, a perceber as 
diferenças, a comparar, a classificar. Se as coisas ficassem só 
nesse plano, não teríamos tantos complicadores. O 
problema é que, em vários contextos, também vamos 
aprendendo a tratar as ditas diferenças de forma desigual” 
(MUNANGA; GOMES, 2016, p. 176). Nisso consiste o ponto-
chave do racismo, local onde se estabelece a visão de 
inferioridade da população de pele negra e, com isso, a 
desvalorização da cultura afrodescendente. 

 
Após a abolição, a sociedade brasileira, nos seus mais diversos 
setores, não se colocou política ideologicamente contra o racismo; 
pelo contrário, o tem alimentado a ponto de reproduzir tamanha 
desigualdade racial denunciada pelo Movimento Negro e 
comprovada em pesquisa de órgãos governamentais e 
universidades (MUNANGA; GOMES, 2016, p. 176). 
 

Sendo assim, a constituição das bases ideológicas no 
espaço escolar, teve em sua gênese o profissional ligado à 
educação, que não conhecia a importância da cultura africana e 
afro-brasileira e o entendimento de como aplicar no meio 
acadêmico esses conteúdos ligados às africanidades. 

Mediante as bases historicamente constituídas, 
profissionais da educação necessitam de formação quanto 
aos conceitos e terminologias para tratar da temática em 



77 

suas aulas e nos espaços acadêmicos em geral. Contudo, a 
problemática é densa e vai muito além de terminologias, 
demandando cuidado com a linguagem, com as ações e 
tomadas de decisões mediante conflitos que permeiam 
constantemente o espaço educativo; as ações cotidianas 
dizem muito mais a respeito das ideologias, que as 
terminologias e debates técnicos, ou seja, as ações dizem 
mais que palavras no campo formativo.  

“O educador ou educadora como um intelectual tem 
que intervir. Não pode ser um mero facilitador” (FREIRE, 
2003, p.177); o educador transmite, por meio dos conteúdos 
e dos seus argumentos, subsídios teórico-práticos, 
provocando inquietações e relacionando o objeto de 
conhecimento à realidade, de forma crítico-propositiva. 
Deve o profissional da educação dar sentido ao conteúdo 
estipulado, de tal forma que o torne significativo aos alunos. 

Cabe, nesse contexto, afirmar que a vivência do 
professor e sua abordagem conceitual são os desafios no 
que diz respeito à diversidade. O professor tem o papel de 
fomentar a valorização da cultura afro-brasileira, em todas 
as modalidades de ensino, independentemente da 
modalidade de ensino em que esteja atuando. Apesar da 
temática da “valorização da cultura afro-brasileira” estar 
presente nos documentos oficiais que norteiam a educação 
brasileira, ainda há um distanciamento entre essa temática e 
os profissionais da educação. E isso deve-se, sobretudo, à 
presença de fortes resquícios da ideologia do “Mito da 
Democracia Racial”. 
 
3.1 O Mito da Democracia Racial 

 
Discutir a democracia racial é sempre um grande 

desafio. Trazer à tona questões alusivas às relações étnico-
raciais torna-se sempre uma tarefa de grande importância, 
exatamente porque coloca em debate o relacionamento 



78 

com o diferente. E nesse contexto é preciso valorizar a 
possibilidade da troca que enriquece e que ao mesmo tempo 
desafia, especialmente quando em pauta está a história e a 
cultura africana.  

A Lei nº 10.639/2003 possibilitou inserir o aluno na 
educação multicultural (BRASIL, 2003). 

Com a aprovação da Lei nº 10.639/2003, que tornou 
obrigatório o estudo de história e cultura africana e afro-
brasileira nas instituições de educação, fez-se necessário 
reformular o currículo escolar brasileiro, relacionando-o a 
temas próprios desses universos culturais e inserindo o 
aluno na realidade de uma educação multicultural.  

Estimulou-se, com isso, a promoção de práticas de 
interação dos diversos contextos sociais dos alunos, em especial 
no que compete à questão africana; repensou-se o ambiente 
escolar, a dinâmica histórica e cultural a qual marcou o 
continente africano, bem como as diferenças e particularidades 
próprias das civilizações daquela região (SILVA, 2016). 

Entende-se, assim, a urgência de estimular a educação 
multicultural, especialmente a africana, de forma que exista 
uma compreensão do aluno dos Ensinos Fundamental e 
Médio, como também do Ensino Superior, para as questões 
da diferença étnica, no sentido de valorizar e compartilhar a 
cultura africana, como uma cultura que tem algo a contribuir 
de forma efetiva para as relações étnico-raciais.  

A concepção de educação multicultural apresentada 
nas Diretrizes Curriculares Nacionais Gerais da Educação 
Básica (DCN) “[...] se pauta no reconhecimento da riqueza 
das produções culturais e à valorização das realizações de 
indivíduos e grupos sociais”. Vemos nesta manifestação as 
possibilidades da reconstrução das relações de 
interdependência e de poder na sociedade e entre as 
sociedades e culturas, com o potencial de transformação no 
espaço escolar (BRASIL, 2013, p. 115). 



79 

No Brasil de mestiços resultantes de denso 
entrecruzamento racial, a valorização do sujeito deve ser 
fundamentada nas próprias origens étnicas, no 
reconhecimento dos próprios ancestrais, compreendendo que 
não existe etnia superior e inferior; o que existe são etnias 
diferentes que se completam e se complementam, traduzindo 
o que a humanidade tem de mais importante: a pluralidade. 

A existência do ser humano é carregada de valores e 
concepções. Nota-se “uma amálgama que interliga o sujeito 
e sua linguagem”; é possível afirmar que a linguagem 
humana, nada mais é que uma somatória de tudo o que um 
sujeito agrega da própria experiência existencial. Esses 
elementos são oriundos do processo cultural que ele recebe 
e que também doa, enquanto alguém que também cumpre 
seu papel social (MORAIS, 1989, p.14).  

As culturas podem, analogamente, serem comparadas 
a delicados tecidos com fios atinentes a sistemas 
associativos inter-humanos na “montagem” da vida social, 
com suas relações entrando na textura cultural; algo de uma 
sutileza quase sem limites como os fios que pertencem aos 
sistemas ideológicos, que traduzem as criações religiosas, 
artísticas, filosóficas e científicas – dependendo do estágio 
em que se encontre o processo civilizatório de cada cultura 
(MORAIS, 1989, p.15). 

O que encontramos nessa trama referente à 
democracia racial atesta que o racismo existe; reforça-se, 
assim, a ideologia de que tudo está certo, que o Brasil é 
acolhedor e que não há racismo, o que denominamos do 
Mito da Democracia Racial. 

Durante e após o processo de escravização, a elite 
brasileira sempre elaborou estratégias para se perpetuar no 
poder, valendo-se de preconceito fundamentado em 
estereótipos e sustentado na suposta supremacia racial. 

Marcas históricas profundas decorrem da negação da 
origem do povo brasileiro, da não aceitação da cultura afro-



80 

brasileira e, com isso, da valorização excessiva da cultura 
eurocêntrica. 

O professor tem papel fundamental para reversão 
desses valores que apontam para a manutenção do Mito da 
Democracia Racial; deve, assim, promover a transformação 
na visão e reconhecimento das demais etnias em favor da 
igualdade e equidade. A superação da marginalização, do 
racismo e, com isso, a desconstrução desse legado histórico, 
às vezes até enraizado no contexto escolar e social, depende 
de estudo e ações afirmativas. 

O professor envolvido na educação comunitária, 
estando devidamente orientado, saberá que pretos e pardos 
viveram quase quatrocentos anos como objeto de trabalho 
e após a assinatura da Lei Áurea foram libertos e jogados às 
ruas e morros na mais pura miséria.  

O caminho para a transformação comunitária não virá 
de outro meio que não o da participação de todos os 
envolvidos; a compreensão dessa concepção passa, 
seguramente, pelo processo da autonomia dos sujeitos. 

A “cultura do silêncio” prejudica o entendimento 
comunitário; a “transformação” da sociedade ocorrerá de 
forma tão mais radical quanto seja um “processo intra-
estrutural” que toma, assim, “a estrutura como a dialetização 
entre a infra e a supra-estrutura” (FREIRE, 1981, p.27).  

Nota-se a necessidade da comunicação e, portanto, do 
diálogo. Para que uma condição comunitária se torne 
palpável e exequível é necessário um processo 
comunicacional que seja sustentado no diálogo e que 
possibilite novos caminhos.  

Para se concretizar o processo comunicacional são 
possíveis distintas trajetórias que podem abarcar tipos de 
comunicação: “visual; auditiva; táctil e audiovisual pelo uso 
simultâneo do canal visual e auditivo”. A visual, por sua vez, 
pode ser: pictórica ‒ pintura, desenho, fotografia; gráfica ‒ 



81 

linguagem escrita e por mímica ‒ expressão do pensamento 
por meio de gestos” (FREIRE, 1977, p. 111). 

Os vários caminhos mencionados pelo autor mostram 
diferentes possibilidades que se estabelecem para a 
efetivação do diálogo. Nessa linha, compreende-se que há 
um amplo leque de canais que falam com os mais diversos 
interlocutores, inclusive com aqueles que, de alguma forma, 
estão inseridos num contexto dificultoso de acesso, como os 
que possuem algum tipo de deficiência. 

Nas abordagens e na postura do professor frente ao 
Mito da Democracia Racial, o espaço comunitário ‒ cujo 
próprio nome determina e que é o espaço no qual a 
comunidade está presente ‒ caracteriza-se num grande 
avanço às questões comunitárias de abordagens ao 
respeito, à dignidade humana e à diversidade. 

O olhar comunitário nas relações do saber acadêmico e 
cultural do professor está no conhecimento em 
profundidade da temática abordada, para que se mantenha 
uma postura na qual se destaca o alerta do quão importante 
é a representatividade e a transformação da cultura 
opressora para uma postura de acolhimento à nossa 
brasilidade, mestiçagem e originalidade. 
 
3.2 Comunicação do Educador frente às Questões Étnicas 

 
No que tange à comunicação é necessário esclarecer 

que ser negro no Brasil é uma escolha política, sem 
vinculação à cor da pele ou à textura do cabelo. É o indivíduo 
que assim se define ou não. Cabe ressaltar que o êxito das 
políticas públicas educacionais voltadas às relações étnico-
raciais advém de educadores que pautam os seus trabalhos 
no reconhecimento e na valorização da identidade, da 
cultura e história dos povos subalternizados pelo racismo. 

A reeducação das relações étnico-raciais no campo da 
educação pode ser qualificada também, por meio da 



82 

interlocução dos educadores com um conjunto de ações 
para além do espaço da escola, de interação com os 
movimentos sociais, por exemplo. Quanto mais 
conhecimentos forem disponibilizados sobre a cultura 
africana, indígena e asiática, mais possibilidades de 
desmistificar as ideologias e estereótipos racistas existirão. 

É observado na escola que muitos educadores negros não 
suportam a ideia de serem descendentes de escravizados, por 
isso, não tratam da questão com os estudantes; alguns 
educadores não negros sentem dificuldade em reconhecerem-
se descendentes de escravocratas.  

Há um silenciamento das relações étnico-raciais no 
espaço escolar. Tal silêncio vem permitindo que aos alunos 
seja transmitida uma ideia de “superioridade branca”, sem 
que os profissionais da educação se manifestem sobre isso. 
Silenciar-se diante do problema “não apaga magicamente as 
diferenças, ao contrário, permite que cada um construa, a 
seu modo, um entendimento muitas vezes estereotipado do 
outro que lhe é diferente”. Esse entendimento encerra-se 
por ser pautado pelas “vivências sociais de modo acrítico, 
conformando a divisão e a hierarquização raciais” 
(CAVALLEIRO, 2005, p. 23). 

O Movimento Negro Brasileiro tem sido fundamental 
dentro do processo de luta pelos direitos das populações 
minoritárias, denunciando o racismo, o preconceito e a 
discriminação racial presentes nos currículos e nas práticas 
escolares. É possível constatarmos o avanço no campo 
educacional com as implementações de políticas de 
formação de professores para a promoção da igualdade 
racial em todos os setores da sociedade.  

A discriminação racial e o preconceito, particularmente 
no ambiente educacional, foram denunciados nos estudos 
de distintos autores, revelando a situação que os negros e 
indígenas enfrentavam e ainda enfrentam em tais espaços. 
Todavia, hoje, é possível encontrarmos outros vários 



83 

estudos que evidenciam o avanço das produções 
acadêmicas e literárias sobre a formação dos professores 
nas relações étnico-raciais. Os avanços nas produções 
acadêmicas no campo da educação, acerca das culturas 
africanas e indígenas, tiveram outro olhar a partir das Leis nº. 
10.639 (BRASIL, 2003) e nº 11.645 (BRASIL, 2008). 

O ensino de história e cultura afro-brasileira, aglutinando-
se à história e a cultura da África e dos povos indígenas passou 
a fazer parte dos currículos escolares. Contudo, é necessário 
continuarmos avançando nas produções científicas, a fim de 
produzirmos materiais para transformar as práticas 
pedagógicas sobre o tema em questão e podermos, assim, 
contribuir na formação de professores. É necessário 
refletirmos sobre a necessidade de formar professores para o 
enfrentamento das relações étnico-raciais na escola, uma vez 
que é de fundamental importância descolonizarmos o 
pensamento racista, propondo alterações na proposta 
educacional para a escola do século XXI. 

Concluímos que a formação de professores, na 
Educação étnico-racial, requer sensibilidade e 
comprometimento. Deverá proporcionar uma reflexão 
humanizadora, propiciando o questionamento das formas 
de preconceitos e estereótipos produzidos ao longo da 
história sobre os indivíduos negros e indígenas no Brasil e no 
mundo; deverá, ainda, possibilitar a reflexão sobre o racismo 
na sociedade brasileira, suas causas e consequências atuais.  

Essa tarefa exige um posicionamento político dos 
professores no sentido de defesa do ensino étnico-racial na 
escola, com o propósito claro de promover uma reflexão 
crítica e assertiva sobre negros, brancos, indígenas e 
asiáticos, em prol dos direitos fundamentais de todos. 

 
  



84 

  



85 

4. 
 

Visibilidade da Mulher Negra no Currículo Escolar 
 
 
 
Este capítulo apresenta reflexões acerca dos conteúdos 

escolares e a inclusão de temáticas com referência à mulher 
negra que são o foco da discussão aqui exposta, sabendo das 
especificidades da Lei nº 10.639/03 que determinam ao 
sistema educacional a valorização e a disseminação da 
cultura afro-brasileira nos espaços escolares. 

Problematiza-se o papel educativo na perspectiva do 
Brasil como um país miscigenado e rico na diversidade de 
culturas, mas, que prioriza atualmente os conteúdos com 
ideais eurocentrados em detrimento de outras culturas. O 
período de colonização trouxe consigo o racismo e os 
preconceitos e, mediante estes fatores foram estruturadas 
as referências que deram suporte técnico para as escolhas 
dos conteúdos de ensino. 

As ideologias sobre dignidade humana, o respeito ao 
outro e por questões de igualdade, não cabem mais nessa 
estrutura arcaica, deteriorada e que precisa, há tempos, ser 
reestruturada. Atualmente, a população brasileira vem se 
transformando conforme dados apresentados a seguir. 

Saraiva (2017), apresenta os dados da Pesquisa Nacional 
por Amostra de Domicílios (PENAD) obtidos pelo Instituto 
Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), entre os anos de 
2012 e 2016; segundo tais dados, a população cresceu 3,4% e 
mediante esse percentual observa-se que, com relação aos 
indivíduos declarados brancos houve redução de 1,8%, o 
número de pardos autodeclarados cresceu em 6,6%, assim 
como cresceu o número de pretos em 14,9%. Os dados do 
PENAD/2016 apontam que o percentual dos brancos na 



86 

população do país caiu de 46,6% para 44,2%, enquanto a 
participação dos pardos aumentou de 45,3% para 46,7% e dos 
pretos de 7,4% para 8,2%. Maria Lucia Vieira considera no relato 
de apresentação dos dados, que a redução dos brancos e 
aumento de pretos e pardos na população é uma tendência 
verificada ao longo do tempo. Segundo a pesquisadora isso 
decorre devido a dois fatores principais: “Há a tendência da 
miscigenação e o aumento da autodeclaração de pretos tem 
um fator a mais: o reconhecimento da população negra em 
relação à própria cor, que faz mais pessoas se identificarem 
como pretas” (IBGE, 2016).  

A atualização dos dados pelo IBGE segue agendada 
para acontecer neste ano de 2021 e aguarda liberação do 
estado para aplicação devido à pandemia do coronavírus14.  

O crescimento da população negra e a correspondência 
das vivências escolares, revela a relevância de uma justiça 
curricular a ser desenvolvida e aplicada nos espaços escolares, 
uma vez que as referências europeias já constam nos materiais 
didáticos; falta incorporar nos programas de ensino fatores da 
diversidade afro-brasileira e indígena de uma maneira mais 
efetiva, respeitosa e vedada de estereótipos. 

Silva (2015) apresenta no livro “Racismo em Livros 
Didáticos: Estudos sobre negros e brancos em livros de 
Língua Portuguesa”, uma pesquisa de campo, na qual 
observa os aspectos da negritude em relação aos conteúdos 
que envolve a África e as abordagens culturais étnico-raciais. 
No levantamento dos dados, ele verifica nas atividades 
propostas nos livros didáticos aspectos presentes sobre a 
África, sobre a cultura negra e conclui, após intensa busca 

 
14 O Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) informa que a 
realização do Censo Demográfico foi adiada para 2021 devido ao avanço 
do surto do coronavírus no país. Fonte: <https://agenciadenoticias.
ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/27160-
censo-e-adiado-para-2021-coleta-presencial-de-pesquisas-e-suspensa>. 
Acesso em: 18 Maio 2021. 



87 

nos materiais fonte de sua coleta, a falta de atividades que 
desenvolvem a identidade negra.  

Diversos autores e pesquisadores se unem a esta 
temática e dentre eles pode-se encontrar vários trabalhos 
acadêmicos que abordam a visão antirracista, isso é, uma 
evolução nas questões que envolvem cidadania, respeito ao 
outro e diversidade. Nessa linha de estudo vê-se a 
necessidade de dar voz a essas culturas que, até então, 
ficaram subordinadas à invisibilidade. 

O livro “Superando o Racismo na Escola” (2005), que 
está disponível no site do Ministério da Educação (MEC), traz 
diversos debates, reflexões e apontamentos, revelando a 
necessidade da desconstrução da discriminação no Livro 
Didático. Trata das Histórias e Conceitos Básicos sobre o 
Racismo, sobre o Direito à Diferença, traz também um perfil 
na Literatura Infanto-Juvenil, assunto bastante debatido nos 
meios escolares, enfatiza a autoestima da Criança Negra, as 
artes e as relações raciais, a África e os Negros Brasileiros. O 
livro foi organizado por Kabengele Munanga e conta com o 
apoio de diversos autores, entre eles Nilma Lino Gomes, 
Petronilha Beatriz Gonçalves e Véra Neusa Lopes. 

Kabengele Munanga (2000, p. 235) aborda que os 
educadores não estão ainda preparados para lidar com as 
diferenças e afirma que o livro didático é o principal 
instrumento de trabalho nas escolas e estes contêm 
racismos e preconceitos. Segundo Munanga (2000) o livro 
didático e a maneira como se introduzem os conteúdos 
escolares não colaboram para que o negro possa se ver em 
pé de igualdade com as demais etnias e afirma que o aluno 
negro tem sua identidade cultural menosprezada e a história 
de sua comunidade de origem reduzida, quando não 
falsificada. Complementa ainda que: 

 
Partindo da tomada de consciência dessa realidade, sabemos que 
nossos instrumentos de trabalho na escola e na sala de aula, isto é, os 
livros e outros materiais didáticos visuais e audiovisuais carregam o 



88 

mesmo conteúdo viciado, depreciativo e preconceituoso em relação 
dos povos e culturas não oriundos do mundo ocidental. Os mesmos 
preconceitos permeiam também o cotidiano das relações sociais de 
alunos entre si e de alunos com professores no espaço escolar. No 
entanto alguns professores por falta de preparo ou por preconceitos 
nele introjetados, não sabem lançar mão das situações flagrantes de 
discriminação no espaço escolar e na sala de aula como momento 
privilegiado para discutir a diversidade e conscientizar seus alunos 
sobre a importância e a riqueza que ela traz à nossa cultura e à nossa 
identidade nacional. [...]. (MUNANGA, 2005, p. 07).  

 

Munanga (2000) comenta que a busca pelo respeito da 
identidade auxilia o aluno em suas referências identitárias, 
quando o sistema escolar trabalha todas as culturas e não de 
uma em detrimento de outra.  

Com o trabalho desenvolvido dessa maneira todos 
ganham, tanto o aluno quanto o educador, pois tem-se uma 
sociedade mais igualitária e respeitosa. 

O fechamento dos olhos para o entendimento da 
importância desse trabalho se dá pela predominância do 
“Mito da Democracia Racial”; mito que consiste na 
afirmação de que não há racismo no Brasil, e uma vez que 
não há, não há o que dizer, velando assim o racismo e 
minando a necessidade de tratar a temática. 

Desmistificar e oportunizar todas as etnias em sua 
historicidade, com o trabalho fundamentado na diversidade 
favorece o encontro com as referências individuais e 
coletivas, auxilia na identificação e no reconhecimento de 
potenciais de si mesmo e do outro. Se reconhecer e se 
identificar no meio faz parte do processo de conhecimento 
e autoconhecimento. Do mesmo modo, abandonar falas 
preconceituosas e dar visibilidade a mulher negra favorece o 
prestígio social e a valorização de todos os integrantes 
sociais, seguindo a lógica da multiculturalidade. 

A Identidade como parte do desenvolvimento humano 
determina características na infância que perduram durante 
toda a vida do indivíduo; a elaboração da identificação é uma 



89 

habilidade social, política e emocional e a escola tem um 
papel determinante ao auxiliar e impulsionar os sujeitos a 
fazerem referências. 

Identificar segundo o Dicionário Michaelis (2018) se 
refere ao “estado de semelhança entre elementos com as 
mesmas características, aquilo que constitui para que uma 
coisa seja sempre da mesma natureza”, por meio do sentido 
denotativo da palavra, transporta-se o significado para a 
educação, e na responsabilidade com a coletividade e na 
individualidade da criança, mediante as experiências e 
vivências, na qual se elabora dentro de toda essa 
subjetividade “a identidade” e a construção da mesma se 
estabelece por meio das relações entre as igualdades e 
diferenças, gostos e preferências. 

 Com base nessas informações apresentadas percebe-
se a ligação intrínseca entre currículo escolar e identidade. 
Mandela, citado por Nassif (2014), afirma que “Ninguém 
nasce odiando outra pessoa pela cor de sua pele, por sua 
origem ou ainda por sua religião. Para odiar, as pessoas 
precisam aprender e, se podem aprender a odiar, podem ser 
ensinadas a amar”. Observa-se que os emaranhados e 
tramas que excluem precisam ser combatidos por 
ensinamentos, quer seja, por meios cognitivos, quer seja 
pelo emocional. 

Na luta contra o racismo, há a necessidade de extinguir 
situações na quais os personagens da sociedade hostilizam 
os fenótipos negroides, homens e mulheres negras não 
podem mais serem vitimizados pela não aceitação social, a 
mulher em uma escala maior de sofrimento e preconceito.  

Gonçalves (2012) elucida a importância do combate ao 
racismo no espaço escolar e reflete no artigo “O papel da 
escola na desconstrução do racismo, preconceito e 
discriminação” sobre estes desafios e o que se espera da 
escola; é a valorização da cultura negra e a manutenção de 
uma postura reflexiva, para alteração da visão negativa pela 



90 

positiva, de respeito à diversidade e de criar nos indivíduos o 
orgulho dessa identidade e, com isso, possam alterar esses 
conhecimentos e reconhecimentos.  

A ideia de uma escola elitista e excludente infelizmente 
está presente e muitas das decisões que circulam no meio 
escolar estão intimamente ligadas às questões políticas e 
sociais. Decisões que não estão ligadas apenas ao professor 
e vão muito além disso; muitas das conquistas desse 
repensar e de refazer a prática da sala de aula estão ligadas 
às lutas sociais e às conquistas do movimento negro. 

 No Brasil, o movimento negro se constitui por grupos 
que se unem, se organizam, reivindicam respeito e dignidade 
à população negra. Trata-se de movimento atuante e que 
dispara atentamente observações e reflexões na sociedade, 
tendo obtido muitas conquistas nestes últimos séculos. 
Nesse sentido, várias decisões que abarcam a educação 
contemporânea estão intimamente ligadas a diversas lutas e 
questões sociais e o movimento negro exerce uma força 
opositora à repressão e alavanca decisões acerca de 
questões que precisam ser revistas ou contempladas. 

Munanga e Gomes (2016) apresentam a importância de 
se explorar e analisar com os alunos em sala de aula tais 
questões, conhecer as conquistas desse movimento social, 
do movimento de luta das mulheres negras, o qual enfrentou 
desafios, e foi muito relevante para o país. 

 
A compreensão e sensibilidade para com a história específica das 
mulheres negras nem sempre ocuparam a atenção do movimento 
negro de um modo geral e nem do movimento feminista. Isso levou 
as mulheres negras a questionar a ausência da discussão do gênero 
articulada com a questão racial dentro do movimento feminista e do 
movimento negro e a iniciar uma luta específica. É assim que começa 
a se organizar o movimento de mulheres negras que, hoje conta 
com vários tipos de entidades, em diferentes lugares do Brasil, com 
tendências, concepções políticas e atuações variadas (MUNANGA; 
GOMES, 2016, p.133). 



91 

Diversas são as ações feministas em grande escala nos 
movimentos que envolvem ações conjuntas de mulheres 
negras, nos grupos dos movimentos negros no Brasil. Arraes 
(2014) apresenta o “Feminismo Negro” como sendo um 
movimento social, que traz visibilidade para as pautas e 
reivindicações dessas mulheres. O “Movimento Feminista” 
percebe que enquanto as mulheres brancas buscam 
equiparar direitos civis com os homens brancos, mulheres 
negras, ainda relegadas à posição de subordinadas, 
reivindicam por conquistas de espaço e visibilidade. Grandes 
nomes da militância feminina negra podem ser citadas e 
fizeram história, a exemplo de Lélia Gonzalez e Sueli Carneiro.  

Munanga e Gomes (2016, p. 133) refletem que, apesar 
de muitas conquistas, as transformações nas condições de 
vida e papel da mulher negra continuam ainda marcadas pela 
dupla discriminação: ser mulher em uma sociedade machista 
e ser negra em uma sociedade racista.  

Acredita-se que será necessário um grande caminho a 
trilhar nessa perspectiva; sabe-se também que os conteúdos 
escolares têm um potencial para a transformação das 
realidades, uma vez que o currículo perpassa por questões 
sociológicas, políticas e epistemológicas. 

Segundo Moreira e Silva (2009, p.7) o currículo deixou 
de ser meramente técnico, voltado para métodos e 
procedimentos, para ganhar caráter reflexivo. “Embora 
questões relativas ao ‘como’ do currículo continuem 
importantes, só adquirem sentido [...] com questões que 
perguntem pelo ‘por quê?’”.  

As escolas públicas e privadas brasileiras recebem as 
orientações do Ministério da Educação (MEC), para o 
desenvolvimento do currículo escolar nacional. Os currículos são 
norteados e regulamentados pela Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, denominada Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação Nacional (LDBEN), pela Base Nacional Comum 
Curricular (BNCC), pela Lei nº 10.639, de 09 de janeiro de 2003 e 



92 

pela Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Todas são Leis, normas 
e pareceres defensores da ideia de cidadania, igualdade, 
respeito, solidariedade e respeito à dignidade humana. 

Observa-se ainda o parecer CNE/CP sob o nº 003, 
aprovado em 10 de março de 2004, que instituiu as Diretrizes 
Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-
Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana. Trata em seu Art.8º: 

 
Os sistemas de ensino promoverão ampla divulgação do Parecer 
CNE/CP 003/2004 e dessa Resolução, em atividades periódicas, com 
a participação das redes das escolas públicas e privadas, de 
exposição, avaliação e divulgação dos êxitos e dificuldades do 
ensino e aprendizagens de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana e da Educação das Relações Étnico-Raciais.  
§ 1° Os resultados obtidos com as atividades mencionadas no caput 
deste artigo serão comunicados de forma detalhada ao Ministério 
da Educação, à Secretaria Especial de Promoção da Igualdade Racial, 
ao Conselho Nacional de Educação e aos respectivos Conselhos 
Estaduais e Municipais de Educação, para que encaminhem 
providências, que forem requeridas (BRASIL, 2013, p. 513). 

 

A Constituição Federal de 1988 se preocupa com o 
desenvolvimento da igualdade e da justiça, com valores para 
promoção de uma sociedade fraterna, pluralista e sem 
preconceitos (BRASIL, 1988). Embora tudo isso seja 
documentado e a escola definida socialmente como um 
veículo de ascensão social, é uma referência por excelência 
para aprender a se comportar e adquirir hábitos.  

Pode-se pensar juntamente com as reflexões e 
apontamentos de Silva, Hall e Woodward (2014, p.16): [...] 
Por que esse conhecimento e não outro? Quais interesses 
fazem com que esse conhecimento e não outro esteja no 
currículo? Por que privilegiar um determinado tipo de 
identidade ou subjetividade e não outro?  

Quer sejam escolas públicas ou privadas são designadas 
à elaboração e desenvolvimento dos acordos das referidas 
Diretrizes e nelas os parâmetros educativos para o trabalho 



93 

com a diversidade para tratar, em especial, da História e 
Cultura Afro-brasileira e Africana e da Educação das Relações 
Étnico-Raciais. É evidente a preocupação com que os 
aspectos da cultura afro-brasileira, que estão 
intrinsecamente ligadas sejam respeitados e apresentados 
sem estereótipos. 

Trata-se aqui da necessidade de uma “justiça 
curricular”; o ato de desenvolver conteúdos que abordam e 
apresentam a cultura de todos os povos que vivem no Brasil 
e não especificamente a seleção de alguns, dos que são 
considerados elitizados como é o habitual. 

Apresenta-se esses aspectos do currículo visando 
desmistificar que tem que ser como sempre foi, e abrir o 
olhar para novas perspectivas, novos conhecimentos, além 
de ampliar a perspectiva curricular e a necessidade de 
discutir relações étnicas e de discriminação racial nas 
escolas. Tomaz Tadeu da Silva (2014) um estudioso no 
assunto aponta que: 

 
No fundo das teorias do currículo está, pois, uma questão de 
‘identidade’ ou de ‘subjetividade’. Se quisermos recorrer à 
etimologia da palavra ‘currículo’, que vem do latim curriculum, ‘pista 
de corrida’, podemos dizer que no curso dessa ‘corrida’ que é o 
currículo acabamos por nos tornar o que somos. Nas discussões 
cotidianas, quando pensamos em currículo pensamos apenas em 
conhecimento, esquecendo-nos de que o conhecimento que 
constitui o currículo esta inextricavelmente, centralmente, 
vitalmente, envolvido naquilo que somos, naquilo que nos 
tornamos: na nossa identidade, na nossa subjetividade (SILVA, 
HALL; WOODWARD, 2014, p.15).  

 

Observa-se por meio desse apontamento que o 
currículo não é estático, está sempre em movimento; sabe-
se que o currículo faz parte da organização do Estado e nele 
são ditados o que deve ser organizado e desenvolvido nas 
escolas em território nacional. 



94 

É importante a escola para o cidadão e a sociedade e 
nesta pesquisa lança-se o olhar atento a estas questões 
apresentadas e acrescenta-se a ela mais uma preocupação 
latente sobre o olhar acerca da nossa sociedade que é 
multirracial e pluriétnica, tendo o comprometimento para 
um diálogo permanente, no esforço de combater o racismo, 
o preconceito e a discriminação na escola, pela valorização 
dos sujeitos nela envolvidos. 

Com base na relevância dessa temática do racismo, e ao 
analisar a invisibilidade dessas mulheres no meio acadêmico, 
no material didático, nas rodas de discussões, notou-se a 
necessidade da preocupação com essa situação por parte das 
autoridades acadêmicas, devido ao pouco material teórico 
encontrado sobre a mulher negra. Se analisado dessa forma, 
é possível ver o quanto a valorização da cultura negra e afro-
brasileira nos meios escolares necessita estar presente. 

A temática tem uma ligação muito íntima com o 
processo civilizatório brasileiro, principalmente na 
construção de nossa identidade cultural, bem como, um rico 
conteúdo para a cultura dos alunos que precisam aprender a 
reconhecer as mulheres e nossa cultura como realmente é, e 
não romantizada pelo machismo que coloca a mulher ou na 
invisibilidade ou na submissão a alguns fatores no qual se 
citada, ocorre de maneira ínfima ou quase sem destaque. 
 
4.1. Nome de Grandes Mulheres que fazem parte da Nossa 
História 

 
Alzira dos Santos Rufino, nascida em 1949 é enfermeira, 

escritora e ativista política brasileira. Em 1985 coordenou o 
primeiro movimento em homenagem ao dia 08 de março; no 
ano seguinte fundou o Coletivo de Mulheres Negras da 
Baixada Santista e atualmente é coordenadora da ONG 
“Casa da Cultura Negra”. Conforme informações 
disponibilizadas no site da “Casa de Cultura da Mulher 



95 

Negra”, Alzira Rufino foi a primeira escritora negra a ter seu 
depoimento gravado no Museu de Literatura Mário de 
Andrade, em São Paulo. Considerada pioneira em sua região 
ao escrever para a imprensa local sobre a situação da mulher 
negra e sobre a violência contra a mulher; criou em 1987 o 
“Coral Infantil Omó Oyá” e o “Grupo de Dança Afro Ajaína”. 
Desde 1990 coordena um serviço de apoio jurídico e 
psicológico, que atende vítimas de violência racial, violência 
doméstica e sexual e direitos das trabalhadoras domésticas. 
Recebeu diversos prêmios e participou de diversas 
conferências ao longo de sua trajetória de luta e militância 
(LITERAFRO, 2019). 

Benedita da Silva, também conhecida como Bené é 
nascida no Rio de Janeiro em 1942 com o nome de batismo 
Benedita Souza da Silva Sampaio, conforme informações do 
site da Câmara dos Deputados. Viveu na favela, se formou em 
Enfermagem, se licenciou em Estudos Sociais e, em 1994, foi a 
primeira mulher a assumir uma vaga no Senado. Em 1982 foi 
eleita vereadora pela cidade do Rio de Janeiro, em 1986 se 
elegeu Deputada Federal e, em 2001 presidiu a Conferência 
Nacional de Combate ao Racismo, Discriminação Racial, 
Xenofobia e Intolerâncias Correlatas. Assumiu a Secretaria de 
Assistência e Promoção Social em 2003 (FUKS, 2021). 

Clementina de Jesus (1901-1987). Nasceu em Valença no 
Rio de Janeiro, foi cantora e sambista fluminense, chamada de 
Quelé. Em 1968 gravou com Pixinguinha e, em 1970, lançou 
seu primeiro disco solo “Clementina, cadê você?” editado 
pelo Museu da Música e do Som do Rio de Janeiro. Foi a 
síntese do Brasil, expressão de um país de forte herança 
africana e de singular formação religiosa. Conhecida como 
Rainha Quelé, carregava consigo os banzos de seus 
ancestrais, transformados em cantos. A carreira profissional 
de Clementina de Jesus como cantora começou aos 63 anos, 
depois que o produtor e compositor Herminio Bello de 
Carvalho a encontrou na festa da Penha em 1963, quando ela 



96 

cantava na Taberna da Glória. No continente africano 
participou do encontro das artes negras de Dakar em 1966, ao 
lado de outros bambas como Martinho da Vila e artistas como 
Rubem Valentin. Clementina foi o maior sucesso do festival e 
grande destaque. Naquele mesmo ano de 1966, Clementina 
gravou seu primeiro disco solo, intitulado Clementina de 
Jesus, com repertório de jongo, curima, sambas e partido-
alto. A capacidade de Clementina de transmitir poderosa 
emoção através do canto chamou a atenção dos críticos, que, 
de novo, renderam-se aos encantos de sua voz. Em 1983 
houve uma grande homenagem à cantora no Teatro 
Municipal do Rio de Janeiro, com participação de grandes 
sambistas como Paulinho da Viola, Beth Carvalho e João 
Nogueira. Clementina faleceu vítima de derrame em Inhaúma, 
Rio de Janeiro, no ano de1987, aos oitenta e seis anos 
(COELHO, 2001).  

Curiosidade: Filme/documentário: Clementina de Jesus – 
Rainha Quelé. Direção: Werinton Kermes. Brasil, 2012, 56’ 

Conceição Evaristo. Maria da Conceição Evaristo de Brito 
nasceu em Belo Horizonte, em 1946. De origem humilde, 
migrou para o Rio de Janeiro na década de 1970. Graduada em 
Letras pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), 
trabalhou como professora da rede pública de ensino da 
capital fluminense. É Mestre em Literatura Brasileira pela 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-RJ), 
com a dissertação “Literatura Negra: uma poética de nossa 
afro-brasilidade” (1996), e Doutora em Literatura Comparada 
pela Universidade Federal Fluminense (UFF), com a tese 
“Poemas malungos, cânticos irmãos” (2011), na qual estuda as 
obras poéticas dos afro-brasileiros Nei Lopes e Edimilson de 
Almeida Pereira em confronto com a do angolano Agostinho 
Neto (LITERAFRO, 2021a). 

Participante ativa dos movimentos de valorização da 
cultura negra em nosso país estreou na literatura em 1990, 
quando passou a publicar seus contos e poemas na 



97 

série “Cadernos Negros”. Escritora versátil cultiva a poesia, 
a ficção e o ensaio. Desde então, seus textos vêm angariando 
cada vez mais leitores. A escritora participa de publicações 
na Alemanha, Inglaterra e Estados Unidos. Seus contos vêm 
sendo estudados em universidades brasileiras e do exterior, 
tendo, inclusive, sido objeto da tese de doutorado de Maria 
Aparecida Andrade Salgueiro, publicada em livro em 2004, 
que mostra um estudo comparativo da autora com a 
americana Alice Walker. Em 2003, publicou o 
romance “Ponciá Vicêncio”, pela Editora Mazza, de Belo 
Horizonte (LITERAFRO, 2021a). 

Em 2006, Conceição Evaristo traz à luz seu segundo 
romance “Becos da Memória”; em 2007 sai, nos Estados 
Unidos, a tradução de “Ponciá Vicêncio” para o inglês; em 
2008, lançou o volume “Poemas de Recordação e Outros 
Movimentos”, em que mantém sua linha de denúncia da 
condição social dos afrodescendentes; em 2011, lançou o 
volume de contos “Insubmissas Lágrimas de Mulheres”, 
uma vez que trabalha o universo das relações de gênero num 
contexto marcado pelo racismo e pelo sexismo. Em 2013, a 
obra antes citada “Becos da Memória” ganhou nova edição, 
pela Editora Mulheres; em 2016, lançou mais um volume de 
ficção, “Histórias de Leves Enganos e Parecenças”; em 2018 
a escritora concorreu a uma cadeira na Academia Brasileira 
de Letras (ABL), com a candidatura, Conceição pleiteou, mas 
não teve êxito, a vaga deixada pelo cineasta Nelson Pereira 
dos Santos que faleceu em abril de 2018 (LITERAFRO, 2021a). 

Carolina Maria de Jesus nasceu em 1914, na cidade de 
Sacramento em Minas Gerais. Estudou até o segundo ano do 
primário, migrou de Minas Gerais para São Paulo onde 
passou a viver na favela do Canindé. Em um momento de se 
pesquisar a favela, os diários de Carolina são ditados em um 
livro com o título “Quarto de Despejo: diário de uma 
favelada” sendo um recorde de vendas, com uma tiragem de 
10 mil exemplares já na primeira edição; em seis meses esses 



98 

exemplares foram esgotados; o livro foi traduzido para cerca 
de trinta idiomas, teve sucessivas reedições com tiragens 
acima de 100 mil exemplares. A obra foi editada para teatro, 
rádio, cinema e antes de editar o livro o jornalista Audálio 
Dantas escrevia partes do diário em uma coluna na Folha de 
São Paulo (JESUS, 2007). 

Gravou um Long Play (LP) com marchas carnavalescas 
cantadas e escritas por ela mesma; atuou como protagonista 
de sua própria história em alguns documentários e cenas 
criadas para a TV. Também publicou: “Diário de Bitita” em 1996; 
“Casa de Alvenaria” em 1961; “Crônicas” e o romance “Pedaços 
da Fome” em 1963, pela editora Áquila (JESUS, 2007). 

Era uma catadora de papéis e vendia materiais 
recicláveis diversos; tinha o sonho de ser romancista; tem 
uma obra extensa, apesar de nem toda ela ser reconhecida e 
hoje há vários originais, os quais eram escritos em cadernos 
velhos que recolhia no lixo, em diversos museus espalhados 
pelo Brasil e outros países (JESUS, 2007). 

Lélia González nasceu em 1º de fevereiro de 1935, em 
Minas Gerais, penúltima de 18 irmãos. Mudou-se com a 
família em 1942 para o Rio de Janeiro, acompanhando o 
irmão Jaime, jogador de futebol do Flamengo. Graduou-se 
em História e Filosofia, exercendo a função de professora da 
rede pública. Posteriormente, concluiu o Mestrado em 
Comunicação Social. Doutorou-se em Antropologia Política e 
Social, em São Paulo, e dedicou-se às pesquisas sobre a 
temática de gênero e etnia. Professora universitária 
lecionava Cultura Brasileira na Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro (LITERAFRO, 2021b). 

Seu último cargo na instituição foi de chefe do 
Departamento de Sociologia e Política. Através do 
candomblé, da psicanálise e da cultura afro-brasileira 
assumiu sua condição de mulher e negra. Teve importante 
participação, em 1978, no Movimento Negro Unificado 
(MNU), do qual foi uma das fundadoras. Atuou no Instituto 



99 

de Pesquisa das Culturas Negras e o Coletivo de Mulheres 
Negras N’Zinga, do qual foi uma das fundadoras. Sua 
relevante atuação em defesa da mulher negra rendeu a Lélia 
a indicação para membro do Conselho Nacional dos Direitos 
da Mulher. Em 1986, estava no Partido Democrático 
Trabalhista (PDT), pelo qual se candidatou como deputada 
estadual, conquistando a suplência (LITERAFRO, 2021b). 

As reflexões de Lélia Gonzalez também estão contidas 
em seminários, panfletos político-sociais partidários, 
comunicações, entre outros (LITERAFRO, 2021b). 

Luísa Mahin, nascida no início do século XIX, era uma 
lutadora de liberdade afro-brasileira. Líder natural, Mahin se 
envolveu em revoltas e revoltas de escravos na província 
brasileira da Bahia. Vendedora ambulante de profissão, ela usou 
seu negócio como uma célula de distribuição de mensagens e 
folhetos na luta de resistência. Ela desempenhou um papel 
central nas rebeliões de escravos "Revolta dos Males" (1835) e 
"Sabinada" (1837-1838), reconhecidas pela Organização das 
Nações Unidas para a Educação, Ciência e Cultura (UNESCO) 
(FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES, 2013). 

Não se sabe se Luísa nasceu na Costa Mina, na África, ou 
na Bahia, no Brasil. Pertencia à nação nagô-jeje, da tribo Mahi, 
daí seu sobrenome, nação originária do Golfo do Benin, 
noroeste africano que, no final do século XVIII, foi dominada 
pelos muçulmanos, vindos do Oriente Médio. Tornou-se livre 
por volta de 1812 quando comprou sua liberdade e sobreviveu 
trabalhando como quituteira em Salvador. Segundo seu filho, 
Luís Gama (1830-1882), dizia ter sido princesa na África 
(FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES, 2013). 

Aproveitando-se de sua profissão de quituteira, 
participou de todas as revoltas escravas que ocorreram em 
Salvador nas primeiras décadas do século XIX, pois de seu 
tabuleiro eram distribuídas as mensagens em árabe, através 
dos meninos que pretensamente com ela compravam seus 
quitutes. Foi dessa maneira que esteve envolvida na 



100 

“Revolta dos Malês” em 1835 e na “Sabinada” em 1837-1838 
(FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES, 2013). 

Tereza de Benguela, conhecida como Rainha Tereza 
viveu no século XVIII no Vale do Guaporé, no Mato Grosso. 
Ela liderou o “Quilombo de Quariterê” após a morte de seu 
companheiro, José Piolho, morto por soldados. Segundo 
documentos da época, o lugar abrigava mais de 100 pessoas, 
com aproximadamente 79 negros e 30 índios. O quilombo 
resistiu da década de 1730 ao final do século. Tereza foi 
morta após ser capturada por soldados em 1770; alguns 
documentos apontam a causa da morte como suicídio e 
outros como execução ou doença (VASCONCELOS, 2014). 

Sua liderança se destacou com a criação de uma espécie 
de Parlamento e de um sistema de defesa. Ali, era cultivado 
o algodão, que servia posteriormente para a produção de 
tecidos. Havia também plantações de milho, feijão, 
mandioca, banana, entre outros (VASCONCELOS, 2014). 

Após ser capturada em 1770, o documento afirma: “em 
poucos dias expirou de pasmo. Morta ela, se lhe cortou a 
cabeça e se pôs no meio da praça daquele quilombo, em um 
alto poste, onde ficou para memória e exemplo dos que a 
vissem”. Alguns quilombolas conseguiram fugir ao ataque e 
o reconstruíram e, mesmo assim, em 1777, foi novamente 
atacado pelo exército, sendo finalmente extinto em 1795 
(VASCONCELOS, 2014). 

Dandara, sem registro oficial de onde nasceu, 
participou de todos os ataques e defesas da resistência de 
Palmares e não tinha limites para defender a liberdade e a 
segurança do Quilombo (FUNDAÇÃO CULTURAL 
PALMARES, 2014). 

Esposa de Zumbi compartilhava a posição do marido 
contra o tratado de paz assinado por Ganga-Zumba. Entre 
outras negociações, o acordo requeria a mudança dos 
habitantes de Palmares para as terras no Vale do Cacau. 
Dandara, assim como Zumbi, via o tratado como a destruição 



101 

da República de Palmares e a volta à escravidão (FUNDAÇÃO 
CULTURAL PALMARES, 2014). 

Dandara morreu em 6 de fevereiro de 1694, após a 
destruição da “Cerca Real dos Macacos”, uma batalha 
sangrenta que deixou centenas de mortos. Ainda assim, 
acredita-se que ela se suicidou para não voltar a ser escrava, 
atirando-se da pedreira mais alta de Palmares. Zumbi, que 
sobreviveu ferido a esta batalha, morreu no ano seguinte em 
20 de novembro, data em que atualmente é celebrado o Dia da 
Consciência Negra (FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES, 2014). 

Araujo (2018) apresenta uma lista intitulada “Mais 21 
heróis e heroínas são inscritos no Livro de Aço no Panteão da 
Pátria” dentre eles sete foram de personagens femininos 
que seguem destacadas. A presença de Clara Camarão que 
possui etnia indígena brasileira e Maria Felipa de Oliveira 
ativista pela Independência, mulher negra que muito lutou 
por igualdade e um mundo melhor. 

São citados ainda Antônia Alves Feitosa e Jovita Feitosa, a 
primeira mulher a tentar se alistar nas Forças Armadas — 
Cearense; Bárbara Pereira de Alencar, considerada uma das 
primeiras brasileiras a se envolver com temas políticos — 
Cearense; Maria Quitéria de Jesus Medeiros, ativista pela 
Independência — Baiana; Sóror Joana Angélica de Jesus, 
religiosa baiana; Zuleika Angel Jones, mais conhecida como Zuzu 
Angel, estilista e ativista. De todos os nomes, devido ao foco da 
pesquisa, seleciona-se as mulheres que são merecidamente 
destaque nos trabalhos acadêmicos e em especial Maria Felipa 
de Oliveira, cujo movimento de reconhecimento ainda é sutil, 
mas precisa acontecer e ter espaço social para isso. 

Frequentemente, nos meios escolares e sociais estão 
presentes heróis masculinos, acadêmicos e pensadores, 
contudo, no que diz respeito às mulheres e principalmente 
as mulheres negras, na literatura e na política, não são 
citadas com a mesma ênfase. Assim, como autora, convido 
você que está lendo nesse momento este capítulo, a contar: 



102 

—Quais nomes conhece? Quais nomes incluiria neste 
capítulo? Quais personagens contemplaria? Mulheres de seu 
bairro, de sua cidade, no nosso país e do mundo?  

Fica aqui este convite de reconhecimento e 
transformação do pensamento colonial arraigado que se 
traz aqui sem dar conta do quanto o racismo e o preconceito 
vêm deixando, por séculos, a mulher na invisibilidade. 

Conclui-se que este capítulo, que foi pensado a partir de 
inquietações que surgiram diante de situações de conflito, 
anseios e limitações, as quais, ao longo da atuação docente, são 
questionadas sobre o que os educadores estão apresentando 
aos alunos em termos de referência de pessoa, de etnias, de 
sujeito social e de reconhecimento de valores. Buscou-se 
contribuir, dessa forma com reflexões sobre algumas 
possibilidades de superação e inclusão de trabalhos escolares 
que reconheçam e valorizem as mulheres negras. 

Ao considerar a importância da temática das relações 
étnico-raciais na comunidade escolar, acredita-se que a 
escola é um espaço de convivências, aprendizagens e 
conflitos; um campo de relações, onde cada indivíduo se 
coloca conforme suas concepções e convicções, referências 
de visões de mundo, crenças, conceitos e valores.  

Ao observar “a veiculação dos conteúdos no currículo 
escolar e a presença das temáticas que envolvem mulheres 
negras” por um viés pedagógico, verificou-se que ela atende 
às prerrogativas da educação para a diversidade, enquanto 
um espaço de convívio e respeito às diferenças, embora não 
seja ainda uma prática constante em todas as salas de aula 
das escolas brasileiras como são outros assuntos 
reconhecidos e presentes no material didático escolar.  

Não faz sentido a manutenção de uma história única em 
um país miscigenado com constituições de diversos povos 
como indígenas e africanos. Sendo assim, desenvolver a 
temática da negritude, por meio das histórias das mulheres 
negras, tirando tais histórias da invisibilidade, valorizará e 



103 

trará além de prestígio, o conhecimento, pois desconhece-se, 
no campo acadêmico, os relatos de vida dessas mulheres que 
entraram para a história, fizeram ou mudaram as mesmas. 

Espera-se, que esta reflexão possa contribuir para 
enaltecer o reconhecimento e o valor da mulher negra no 
contexto escolar, apresentando uma reflexão sobre as 
realizações e atuações sociais. A presente análise pretendeu 
revelar que a educação escolar de base representa um fator 
importante para a identidade da criança que está em formação, 
para o adolescente que necessita de boas referências e para a 
sociedade em geral que precisa aprender a reconhecer e 
valorizar tanto a cultura afro-brasileira quanto a mulher negra. 
Espera-se, ainda, que o esforço interpretativo aqui 
desenvolvido constitua uma alavanca no processo educacional 
e um repensar acerca da importância da presença da mulher 
negra nos conteúdos escolares, fato entendido em sua 
multiplicidade dentro do contexto escolar, pretendendo, com 
isso, ir além dos muros escolares, para a obtenção de maior e 
melhor reconhecimento social. Acredita-se, ainda, que há 
possibilidades e que devem ser colocadas no contexto do 
currículo escolar, discutindo suas convergências e divergências 
para melhor entender a complexidade da Educação e das 
pessoas que as envolvem, desenvolvem e participam. 

A aplicação dessa ideia faz referência às pessoas que 
farão aporte identitário com as meninas-mulheres que 
merecem esse reconhecimento e participação nas ações. 

Para saber mais segue a indicação de um endereço 
eletrônico para que continue sua pesquisa: https://en.
unesco.org/womeninafrica.  

Finalizo com a provocação de que hoje há uma nova 
abertura para se estudar a Lei na Educação de Jovens e 
Adultos (EJA) e como ela se apresenta e do que se tratam 
nessa modalidade. 
  

https://en/


104 

  



105 

Considerações Finais 
 
 
 
Espero que o presente livro possa contribuir na luta 

contra a desigualdade e que todos reconheçam a 
importância da aplicação da Lei que incita padrões de justiça 
e equidade, na busca de dias melhores em meio ao caos do 
racismo estrutural. 

Que esta coletânea das reflexões desenvolvidas ao 
longo de anos de pesquisa, contribua para que o 
compromisso ético de respeito ao povo brasileiro seja 
garantido em nossos espaços escolares. 

Como bem aponta Silva (2005, p. 31): 
 

Identificar e corrigir a ideologia, ensinar que a diferença pode ser 
bela, que a diversidade é enriquecedora e não é sinônimo de 
desigualdade, é um dos passos para a reconstrução da ‘autoestima’, 
do ‘auto-conceito’, da cidadania e da abertura para o acolhimento 
dos valores das diversas culturas presentes na sociedade.  

 

As questões pedagógicas são o foco das construções 
que se apresentam por trás da presente Lei; o grande desafio 
que está posto é o de analisar socialmente as perguntas 
apresentadas aos estudantes e oferecer respostas que 
sempre se aproximem do respeito ao outro, do cuidado com 
a diversidade e com o combate ao racismo.  

Finalizo trazendo Kant para reflexão:  
 
A educação para Kant envolve um melhoramento constante: ‘Existem 
no homem muitas forças sem desenvolver, e a nossa missão é explorar 
esses valores na devida proporção, desenvolver a humanidade em 
estado embrionário e levar o homem à realização do seu destino. (…) A 
educação é uma arte suprema, cuja prática só pode fazer-se perfeita 
através de muitas gerações. Cada geração, equipada com o saber da 
precedente, está cada vez mais em condições de dar uma educação que 
desenvolva os valores naturais do homem na devida proporção e em 



106 

relação com os fins, e fazer assim avançar toda a raça humana para o 
seu destino’ (RODRIGUES, 2017). 

 

Kant afirma que o homem é aquilo que se educa. Logo, 
o racismo, infelizmente, é aquilo que se ensina.  

 
Vamos seguir adiante, sempre! 
 
 
 
 
 
 
 

  



107 

Referências 
 
 

 
ABIB, Pedro Rodolpho Jungers. Os velhos capoeiras ensinam 
pegando na mão. Caderno Cedes, Campinas, v. 26, n. 68, p. 86-
98, jan./abr. 2006. Disponível em: <http://www.scielo.br/ pdf/
ccedes/v26n68/a07v26n68.pdf>. Acesso em: 09 jun. 2021. 

ALVES JUNIOR, Helvécio. Teatro e Educação 
Sociocomunitária: o prazer do jogo e da poética teatral, o 
ressignificar da linguagem. In: BISSOTO, Maria Luísa; 
MIRANDA, Antonio Carlos (Org.). Educação 
sociocomunitária: tecendo saberes. Campinas: Editora 
Alínea, 2012.  

ARRAES, Jarid. As necessidades das mulheres negras são 
muito peculiares e sem que seja feita uma profunda análise 
do racismo brasileiro, é impossível atender às urgências do 
grupo. Artigo. 21 set. 2014. Disponível em: <https://www.
revistaforum.com.br/digital/135/feminismo-negro-sobre-
minorias-dentro -da-minoria/>. Acesso em: 17 fev. 2021. 

ARAUJO, Ádamo. Mais 21 heróis e heroínas são inscritos no 
Livro de Aço no Panteão da Pátria. Agência Brasília. Cultura. 
Subsecretaria de Divulgação Secretaria de Estado de 
Comunicação do DF. 12 dez. 2018. Disponível em: 
<https://agenciabrasilia.df.gov.br/2018/12/12/mais-21-herois-
e-heroinas-sao-inscritos-no-livro-de-aco-no-panteao-da-
patria/>. Acesso em: 17 fev. 2021. 

BECCARI, Cristina Baida Discriminação social, racial e de 
gênero no Brasil. DireitoNet. Artigo. 2005. Disponível em: 
<https://www.direitonet.com.br/artigos/exibir/1991/Discrimi
nacao-social-racial-e-de-genero-no-Brasil>. Acesso em: 27 
fev. 2021. 

BRASIL. Decreto-Lei nº 2.848, de 07 de dezembro de 1940. 
Institui o Código Penal. Presidência da República. Casa Civil. 

http://www.scielo.br/pdf/ccedes/v26n68/a07v26n68.pdf
http://www.scielo.br/pdf/ccedes/v26n68/a07v26n68.pdf
https://agenciabrasilia.df.gov.br/
https://www.direitonet.com.br/artigos/exibir/1991/


108 

Subchefia para Assuntos Jurídicos. Disponível em: <http://
presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/91614/codigo-
penal-decreto-lei- 2848-40#art-140>. Acesso em: 18 jul. 2021. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988. Presidência da República. Casa Civil. Subchefia para 
Assuntos Jurídicos. Disponível em: <http://www.planalto.
gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm>. 
Acesso em: 18 abr. 2021. 

BRASIL. Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989. Define os crimes 
resultantes de preconceito de raça ou de cor. Presidência da 
República. Casa Civil. Subchefia para Assuntos Jurídicos. 
Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/ 
L7716.htm> Acesso em: 18 jul. 2021. 

BRASIL. Lei nº 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o 
Estatuto da Criança e do Adolescente. Diário Oficial da União, 
Brasília, 16 de julho de 1990. Disponível em: <://www.planalto.
gov.br/ccivil_03/leis/L8069.htm>. Acesso em: 18 jul. 2021. 

BRASIL. Lei nº 8.081, 21 de setembro de 1990. Estabelece os 
crimes e as penas aplicáveis aos atos discriminatórios ou de 
preconceito de raça, cor, religião, etnia ou procedência 
nacional, praticados pelos meios de comunicação ou por 
publicação de qualquer natureza. Presidência da República. 
Casa Civil. Subchefia para Assuntos Jurídicos. Disponível em: 
<http://presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/111032/lei- 
8081-90>. Acesso em: 18 jul. 2021. 

BRASIL. Lei nº 8.882, 03 de junho de 1994. Acrescenta 
parágrafo ao art. 20 da Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989, 
que "define os crimes resultantes de preconceitos de raça ou 
de cor". Presidência da República. Casa Civil. Subchefia para 
Assuntos Jurídicos. Disponível em: <http://presrepublica.
jusbrasil.com.br/legislacao/111033/lei- 8882-94>. Acesso em: 
18 jul. 2021.  

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Dispõe 
sobre a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. 

http://presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/91614/codigo-penal-decreto-lei-
http://presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/91614/codigo-penal-decreto-lei-
http://presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/91614/codigo-penal-decreto-lei-
http://presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/91614/codigo-penal-decreto-lei-
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%207.716-1989?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/
http://presrepublica.jusbrasil.com.br/legislacao/111032/lei-


109 

Presidência da República. Casa Civil. Subchefia para Assuntos 
Jurídicos. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/leis/ L9394.htm>. Acesso em: 18 maio 2021. 

BRASIL. Lei nº 9.459, de 13 de maio de 1997. Altera os arts. 1º 
e 20 da Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989, que define os 
crimes resultantes de preconceito de raça ou de cor, e 
acrescenta parágrafo ao art. 140 do Decreto-lei nº 2.848, de 
7 de dezembro de 1940. Presidência da República. Casa Civil. 
Subchefia para Assuntos Jurídicos. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9459.htm> 
Acesso em: 18 jul. 2016. I em: 09 jun. 2021. 

BRASIL. Projeto de Lei n⁰ 259, de 11 de março de 1999. 
Câmara dos Deputados. Disponível em: <https://www.
camara.leg.br/proposicoesWeb/fichadetramitacao?id
Proposicao=15223> Acesso de: jan. a jul., 2021. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei 
nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as 
diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 
currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 
temática "História e Cultura Afro-Brasileira", e dá outras 
providências. Presidência da República. Casa Civil. Subchefia 
para Assuntos Jurídicos. Disponível em: <http://www.
planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/2003/L10.639.htm>. Acesso 
em: 18 maio 2021. 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei 
no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei 
no 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que estabelece as 
diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no 
currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da 
temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 
Presidência da República. Casa Civil. Subchefia para Assuntos 
Jurídicos. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/ l11645. htm>. Acesso em: 
07 maio 2021.  

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%207.716-1989?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9459.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9459.htm


110 

BRASIL. CNE/CP 003, de 10 de março de 2004. Institui 
Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 
Afro-Brasileira e Africana. Ministério da Educação. Conselho 
Nacional de Educação. Conselho Pleno. Disponível em: 
<http://portal.mec.gov.br/dmdocuments/ cnecp_003.pdf>. 
Acesso em: 17 maio 2021. 

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais Gerais da 
Educação Básica - DCN Ministério da Educação. Secretaria de 
Educação Básica. Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização, Diversidade e Inclusão. Secretaria de 
Educação Profissional e Tecnológica. Conselho Nacional da 
Educação. Câmara Nacional de Educação Básica. Diretoria de 
Currículos e Educação Integral. Brasília: MEC, SEB, DICEI, 
2013. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/index.php?
option=com_ docman&view=download&alias=15548-d-c-n-
educacao-basica-nova-pdf&Itemid=301 92>. Acesso em: 18 
maio 2021. 

BRASIL. Base Nacional Comum Curricular – BNCC. Brasil. 
Ministério da Educação, 2017.Disponível em: <http://base
nacionalcomum.mec.gov.br>. Acesso em: 17 jun. 2021. 

BREDA, Omri. A capoeira como prática educativa 
transformadora. Revista Educação Pública. Secretaria de 
Estado de Ciencia e Tecnologia. Fundação Centro de Ciências 
e Educação Superior a Distância do Estado do Rio de Janeiro. 
Artigo. 24 ago. 2010. Disponível em: <http://www.
educacaopublica.rj.gov.br/biblioteca/educacao_fisica/0009.h
tml>. Acesso em: 30 jun. 2021. 

CAVALLEIRO, Eliane. Discriminação racial e pluralismo em 
escolas da cidade de São Paulo. In. Educação anti-racista: 
caminhos abertos pela Lei Federal n.10.639/2003. Secretaria 
de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. – 
Brasília: Ministério da Educação, 2005. 

http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_
http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_


111 

COELHO, Heron (Org.). Rainha Quelé – Clementina de Jesus. 
Rio de Janeiro: Secretaria de Cultura de Valença, 2001. 
Bibliografia Clementina de Jesus. Disponível em: <http://
www.museuafrobrasil.org.br/pesquisa/hist%C3%B3ria-e-
mem %C3%B3 ria/historia-e-memoria/2014/07/17/clementina-
de-jesus>. Acesso em: 03 mar. 2021. 

CORDEIRO, Albert Alan de Sousa; ABIB, Pedro Rodolpho 
Jungers. A Educação da capoeira: uma pedagogia da cultura 
popular. Educação em Foco, ano 21, n.33, 2018. pp. 223-241. 

DICIONÁRIO MICHAELIS. Dicionário Brasileiro da Língua 
Portuguesa. São Paulo: Melhoramentos, 2018. Disponível em: 
<http://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/ portu
gues-brasileiro/curr%C3%ADculo/>. Acesso em: 12 fev. 2021. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de 
Renato da Silveira. Salvador: EDUFBA, 2008.  

FALCÃO, José Luiz Cirqueira. Quando você foi tentar, eu já 
ensinava fazer!: problemática e desafios pedagógicos para o 
trato com o conhecimento da capoeira. In. MELLO, André da 
Silva; SCHNEIDER, Osmar (Org.). Capoeira: abordagens 
socioculturais e pedagógicas. Curitiba: Appris, 2015. p. 203-229. 

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. 2ª. 
ed. São Paulo: Global, 2007.  

FERNANDES, Florestan. A integração do negro na sociedade 
de classes: no limiar de uma nova era. São Paulo: Global, 
2008. v. 2. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1970. 

FREIRE, Paulo. Cartas à Guiné Bissau: registros de uma 
experiência em processo. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1977.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 1987. 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade e outros 
escritos. 5ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981. 



112 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade. 8ª ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1982. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: cartas 
pedagógicas e outros escritos. São Paulo: UNESP, 2000.  

FREIRE, Paulo. O caminho se faz caminhando: conversas 
sobre educação e mudança social. Petrópolis: Vozes, 2003. 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala: formação da 
família brasileira sob o regime da economia patriarcal. 48ª. 
ed. São Paulo: Editora Global, 2003. Disponível em: 
<http://www.usp.br/cje/anexos/pierre/freire_gilberto_casa_
grande_senzala.pdf>. Acesso em: 28 jan. 2015. 

FUKS, Rebeca. Benedita da Silva. Política Brasileira. 
ebiografia. 22 jan. 2021. <Disponível em: https://www.ebio
grafia.com/benedita_da_silva/>. Acesso em: 03 mar. 2021. 

FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. Governo Federal. 
Personalidades Negras. Luísa Mahin. 07 mar. 2013 Disponível 
em: <http://www.palmares.gov.br/?p=26662#:~:text=Nasci
da%20em%20Costa%20Mina%2C%20na,para%20o%20Brasil%20
como%20escrava.&text=Como%20negra%20africana%2C
%20sempre%20recusou,dos%20maiores%20abolicio
nista%20do%20Brasil>. Acesso em: 04 fev. 2021. 

FUNDAÇÃO CULTURAL PALMARES. Governo Federal. 
Personalidades Negras. Dandara. 07 jul. 2014. Disponível 
em:<http://www.palmares.gov.br/?p=33387>. Acesso em: 04 
fev. 2021. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Centro de Pesquisa e 
Documentação de História Contemporânea do Brasil. 2021. 
Esther Pilar Grossi. Disponível em: <http://www.fgv.br/
cpdoc/acervo/dicionarios/verbete-biografico/ester-pilar-
grossi>. Acesso em: 09 jun. 2021. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Centro de Pesquisa e 
Documentação de História Contemporânea do Brasil. 2021a. 
Evandro Costa Milhomen. Disponível em: <http://www.fgv.

http://www.usp.br/cje/anexos/pierre/freire_gilberto_casa_grande_senzala.pdf
http://www.usp.br/cje/anexos/pierre/freire_gilberto_casa_grande_senzala.pdf
https://www/


113 

br/CPDOC/acervo/dicionarios/verbete-biografico/milhomen-
evandro>. Acesso em: 09 jun. 2021. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Centro de Pesquisa e 
Documentação de História Contemporânea do Brasil. 2021b. 
Ben-Hur Ferreira. Disponível em: <http://www.fgv.br/
cpdoc/acervo/dicionarios/verbete-biografico/ferreira-ben-
hur>. Acesso em: 09 jun. 2021. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Centro de Pesquisa e 
Documentação de História Contemporânea do Brasil. 2021c. 
Andre Benassi. Disponível em: <http://www.fgv.br/cpdoc/
acervo/dicionarios/verbete-biografico/benassi-andre>. 
Acesso em: 09 jun. 2021. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Centro de Pesquisa e 
Documentação de História Contemporânea do Brasil. 2021d. 
Iédio Rosa da Silva. Disponível em: <http://fgv.br/cpdoc/
acervo/dicionarios/verbete-biografico/rosa-iedio>. Acesso 
em: 09 jun. 2021. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Centro de Pesquisa e 
Documentação de História Contemporânea do Brasil. 2021e. 
Zulaiê Cobra Ribeiro. Disponível em: <http://www.fgv.br/
cpdoc/acervo/dicionarios/verbete-biografico/zulaie-cobra-
ribeiro>. Acesso em: 09 jun. 2021. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Centro de Pesquisa e 
Documentação de História Contemporânea do Brasil. 2021f. 
Inaldo Leitão. Disponível em: <http://www.fgv.br/cpdoc/
acervo/dicionarios/verbete-biografico/leitao-inaldo>. Acesso 
em: 09 jun. 2021. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Centro de Pesquisa e 
Documentação de História Contemporânea do Brasil. 2021g. 
Aldir de Araújo Cabral. Disponível em: <http://www.fgv.br/
cpdoc/acervo/dicionarios/verbete-biografico/aldir-de-araujo-
cabral>. Acesso em: 09 jun. 2021. 

http://www.fgv.br/
http://www.fgv.br/cpdoc/
http://www.fgv.br/cpdoc/


114 

GARCIA, Valéria Aroeira. O papel do social e da educação não-
formal nas discussões e ações educacionais. II Congresso 
Internacional de Pedagogia Social: Diálogos e Fronteiras: 
Pedagogia Social, Educação Não-Formal e Educação Sócio- 
Comunitária. Anais... Faculdade de Educação da Universidade de 
São Paulo. São Paulo: FEUSP, 2008. 

GOMES, Nilma Lino. Diversidade cultural e currículo a 
questão racial na prática educativa dos/as professores/as. 
São Paulo educando pela diferença para a igualdade. 
Apostilas do MEC, 2012. p. 09 e 10. Curso formativo na 
Diretoria de Ensino de Americana-SP. 

GOMES, Paulo de Tarso. Educação sócio-comunitária: 
delimitações e perspectivas. In. Congresso Internacional de 
Pedagogia Social. Faculdade de Educação da Universidade 
de São Paulo. São Paulo: FEUSP, 2009. Disponível em: 
<http://www.proceedings.scielo.br/scielo.php?script=sci_art
text&pid=MSC0000000092008000100013&lng=en&nrm=ab
n>. Acesso em: 10 jul. 2021. 

GONÇALVES, Fabiane Lucimar da Cunha. O Papel da Escola 
na Desconstrução do Racismo, Preconceito e Discriminação: 
a Fomentação Profissional dos Educadores da Escola 
Estadual de Ensino Fundamental Presidente Castelo Branco. 
Sinpro. Brasília. 2012. Disponível em: <https://www.sinprodf.
org.br/wp-content/uploads/2012/01/papel-da-escola-nades
constru%C3%A7%C3%A3o-do-racismo1.pdf. Acesso em: 03 
mar. 2021. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA ‒ 
IBGE. População chega a 205,5 milhões, com menos brancos 
e mais pardos e pretos. Agência IBGE Notícias, 2017. 
Disponível em: <https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/
agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/18282-
populacao-chega-a-205-5-milhoes-com-menos-brancos-e-
mais-pardos-e-pretos> Acesso em: 19 maio 2021. 

http://www.proceedings.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=MSC000000009
http://www.proceedings.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=MSC000000009


115 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO 
NACIONAL ‒ IPHAN. Roda de capoeira. Documentário 2014. 
Disponível em: <http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/
66>. Acesso em: 26 fev. 2021. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO 
NACIONAL ‒ IPHAN. Plano de Salvaguarda. 2016. Disponivel 
em: <http://portal.iphan.gov.br/pagina/ detalhes/684/>. 
Acesso em: 28 fev. 2021 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO 
NACIONAL ‒ IPHAN. Parecer sobre o oficio do mestre de 
capoeira. São Paulo, 2006. Disponível em: 
<http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/3334>. Acesso 
em: 07 jun. 2021. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO 
NACIONAL ‒ IPHAN. Parecer n°. 031/08. Processo n°. 
01450.002863/2006-80. Registro da capoeira como 
patrimônio cultural do Brasil.2007. Disponível em: <http://
portal.iphan.gov.br/portal/baixaFcdAnexo.do?id=1388>. 
Acesso em: 01 fev. 2021. 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de Despejo: Diário de uma 
favelada. 9ª ed. São Paulo: Ática, 2007. 

LITERAFRO. O Portal da Literatura Afro-Brasileira. Alzira dos 
Santos Rufino. Dados Biográficos. Faculdade de Letras. 
Universidade Federal de Minas Gerais. 24 Set. 2019. 
Disponível em: <http://www.letras.ufmg.br/literafro/auto
ras/528-alzira-dos-santos-rufino>. Acesso em: 03 mar. 2021. 

LITERAFRO. O Portal da Literatura Afro-Brasileira. Conceição 
Evaristo. Dados Biográficos. Faculdade de Letras. 
Universidade Federal de Minas Gerais. 23 abr. 2021a. 
Disponível em: <http://www.letras.ufmg.br/literafro/
autoras/188-conceicao-evaristo>. Acesso em: 13 maio 2021.  

LITERAFRO. O Portal da Literatura Afro-Brasileira.Lélia 
González. Dados Biográficos. Faculdade de Letras. 

http://portal.iphan.gov.br/pagina/
http://portal.iphan.gov.br/pagina/
http://portal.iphan.gov.br/noticias/detalhes/3334


116 

Universidade Federal de Minas Gerais. 15 mar. 2021b. 
Disponível em: <http://www.letras.ufmg.br/literafro/
ensaistas/1204-lelia-gonzalez> Acesso em: 13 maio 2021.  

LOBO, Carol. Capoeira vira patrimônio cultural brasileiro. 
Palmares Fundação Cultural. 16 jul. 2008. Disponível em: 
<http://www.palmares.gov.br/?p=2744& lang =es>. Acesso 
em: 27 jun. 2021. 

LOPES, Nei. Dicionário literário afro-brasileiro. Rio de 
Janeiro: Pallas, 2007. 

LOPES, Véra Neusa. Racismo, preconceito e discriminação: 
procedimentos didático- pedagógicos e a conquista de 
novos comportamentos. In. MUNANGA, Kabengele (Org.). 
Superando o racismo na escola. 2ª. ed. revisada. Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, 2005. Disponível em: 
<http://www.apeoesp.org.br/sistema/ck/files/9_Munanga_K
_org_ Superando%20o> Acesso em: 27 jun. 2021. 

LUNA, G. P. B., MARQUES, L. M. M.; VIEIRA, L. R. A capoeira 
na Secretaria de Educação do DF: Avanços e retrocessos no 
diálogo da escola com os saberes populares. In. MELLO, 
André da Silva; SCHNEIDER, Osmar (Org.). Capoeira: 
abordagens socioculturais e pedagógicas. Curitiba: Editora 
Appris, 2015.  

MELLO, André da Silva; SCHNEIDER, Osmar (Org.). Capoeira: 
abordagens socioculturais e pedagógicas. Curitiba: Appris, 2015. 

MELLO, André da Silva; SANTOS, Wagner dos; COSTA, Felipe 
Rodrigues da; SILVA, Angélica Caetano da; FERREIRA NETO, 
Amarildo. Rivalidade e violência na capoeira. In. MORAES, 
Elisângela Lambstein Franco de. Contribuição da capoeira 
no Programa Mais Educação para a promoção da cultura 
afro-brasileira: a experiência de um Centro Integrado de 
Educação Pública em Santa Bárbara D'Oeste/SP. Dissertação 
(Mestrado em Educação). Centro Universitário Salesiano de 
São Paulo. Americana: UNISAL, 2016. 159 f.  

http://www.palmares.gov.br/?p=2744&%20lang
http://www.apeoesp.org.br/sistema/ck/files/9_Munanga_K_org_
http://www.apeoesp.org.br/sistema/ck/files/9_Munanga_K_org_


117 

MORAES, Elisângela Lambstein Franco de. Contribuição da 
capoeira no Programa Mais Educação para a promoção da 
cultura afro-brasileira: a experiência de um Centro 
Integrado de Educação Pública em Santa Bárbara 
D'Oeste/SP. Dissertação (Mestrado em Educação). Centro 
Universitário Salesiano de São Paulo. Americana: UNISAL, 
2016. 159 f.  

MORAES, Elisângela Lambstein Franco de; EVANGELISTA, 
Francisco. A roda de capoeira no espaço escolar e suas 
perspectivas para as relações étnico-raciais no Brasil. In. 
SILVA, Antonio W. C.; QUEIROZ, Brígida P. V. de; SILVA, Daisy 
R. da; MICAELA, Lucineia C. P. (Orgs.) Educação ambiental, 
étnico-racial e em direitos humanos: questões desafiadoras. 
São Paulo: Ideias & Letras, 2018. p 127-139. 

MORAES, Elisângela Lambstein Franco de; EVANGELISTA, 
Francisco. Cultura e capoeira: vivências de jovens periféricos. 
Revista intersaberes. ISSN: 1809-7286. Maio/ago 2019. vol.14 
nº32, p.323-333. 

MORAES, Elisângela Lambstein Franco de; EVANGELISTA, 
Francisco; SILVA, Tânia Mara da; JUNQUE, Anderson 
Rogério. A roda de capoeira no espaço escolar e suas 
perspectivas para as relações étnico-raciais no Brasil. In. 
SILVA, Antonio W. C. (Org.); Educação ambiental, étnico-
racial e em direitos humanos: perspectivas para uma 
formação integral. Americana-SP: Adonis, 2019. p 127-139. 

MORAES, Elisângela Lambstein Franco de. Educação Social: 
Desenvolvimento de Vínculos por meio da Capoeira. In. 
EVANGELISTA, Francisco; MORAES, Elisângela Lambstein 
Franco de; SILVA, Odair Marques da; REIS, Denise Maria 
(Org.). Pedagogia Social e Juventudes. Volume XII. São 
Paulo, São Paulo: Expressão & Arte Editora, 2020. 

MORAES, Elisângela Lambstein Franco de. A Cultura Afro-
Brasileira no Espaço Escolar por meio da Capoeira. In. 
ALCOFORADO, Luís; BARBOSA; Márcia R; COSTA, Adriana A. 



118 

F. Educação de Jovens e Adultos em Diferentes Tempos e 
Espaços da Vida. MinervaCoimbra Edição e distribuição. 
Coimbra, Portugal, 1ª Edição, dezembro de 2020. ISBN 978-
972-798-485-5. E-book. (p.123-139). 

MORAES, Elisângela Lambstein Franco de. Vivências e 
narrativas – histórias de luta e sucesso. In. MARTINHAGO, Ana 
Paula Galante (Org.); SCABELLO, Patrícia; CHEQUI, Evandro. 
Educação Emancipadora: perspectivas e práticas na 
diversidade.1ª Edição. Campinas-SP: Editora Apparte, 2020.  

MORAES, Elisângela Lambstein Franco de. Educação 
emancipadora: Visibilidade da mulher negra no currículo 
escolar. In. MARTINHAGO, Ana Paula Galante (Org.). 
Educação e transformação social: teoria e práticas em 
ação.1ª Edição. Campinas-SP: Editora Apparte, 2021.  

MORAIS, Regis de. Cultura brasileira e educação. São Paulo: 
Papirus, 1989.  

MOREIRA, Antônio Flávio Barbosa; SILVA, Tomaz Tadeu da. 
Sociologia e teoria do currículo: uma introdução. In. 
MOREIRA, Antônio Flávio Barbosa; SILVA, Tomaz Tadeu da. 
Currículo, Cultura e Sociedade. São Paulo: Cortez, 2009.  

MUNANGA, Kabengele. O preconceito racial no sistema 
educativo brasileiro e seu impacto no processo de 
aprendizagem do “alunado” negro. In. AZEVEDO, José 
Clóvis; GENTILI, Pablo; KRUG, Andréa; SIMON, Cátia 
(Orgs.) Utopia e Democracia na Educação Cidadã. Porto 
Alegre: UFRGS, 2000. 

MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o racismo na 
escola. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de 
Educação Fundamental, 2005. Disponível em: <http://
portal.mec.gov.br/secad/arquivos/pdf/racismo_escola.pdf>. 
Acesso em: 07 maio 2021.  

MUNANGA, Kabengele. (Org.). Africanidades Brasileira e 
Educação. Documentário. Os desafios da implementação da 



119 

Lei 10.639/03. TV Escola, Salto para o futuro. Ano XVIII - 
Boletim 20 - Outubro de 2008. Disponível em: <https://
cdnbi.tvescola.org.br/contents/document/publicationsSerie
s/182537Doc_africanidades.pdf> Acesso em: 04 maio 2021.  

MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. 3ª ed. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2015.  

MUNANGA, Kabengele; GOMES, Nilma Lino. Para entender 
o negro no Brasil de hoje: histórias, realidades, problemas e 
caminhos. 2ª.ed. São Paulo: Global, 2016.  

NASSIF, Luís. Ninguém nasce odiando outra pessoa pela cor 
de sua pele, Nelson Mandela. Jornal Grupo Gente Nova – 
GGN. O Jornal de todos os Brasis. Reportagem de Patrícia 
Faerdmann. 12 abr. 2014. Disponível em: <http://jornalggn.
com.br/noticia/ ninguem-nasce-odiando-outra-pessoa-pela-
cor-de-sua-pele-nelson-mandela>. Acesso em: 04 fev. 2021. 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do 
Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.  

RODRIGUES, José Paz. Recuperar a Filosofia para Ensinar a 
Pensar. Filme: Os últimos dias de Emmanuel Kant. 13 de 
setembro de 2017. Disponível em: <https://pgl.gal/recuperar-
filosofia-ensinar-pensar/>. Acesso em: 09 jun. 2021. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento 
abissal: das linhas globais a uma ecologia dos saberes. Novos 
estudos CEBRAP,n. 79. São Paulo. 2007. Artigo. Disponível 
em: <http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&
pid=S0101-33002007000300004>. Acesso em: 30 mar. 2021. 

SARAIVA, Adriana. População chega a 205,5 milhões, com 
menos brancos e mais pardos e pretos.Estatísticas Sociais. 
24 nov. 2017. Atualizado em 12 fev. 2019. Disponível em: 
<https://censo2021.ibge.gov.br/2012-agencia-de-
noticias/noticias/18282-populacao-chega-a-205-5-milhoes-
com-menos-brancos-e-mais-pardos-e-pretos.html>. Acesso 
em: 04 fev. 2021. 



120 

SILVA, Ana Célia da. A desconstrução da discriminação no 
livro didático. In MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o 
racismo na escola. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Fundamental, 2005. Disponível em: 
<http://portal.mec.gov.br/secad/arquivos/pdf/racismo_esc
ola.pdf>. Acesso em: 07 maio 2021.  

SILVA, Célio Antônio Alcântara. Capitalismo e escravidão: a 
imigração confederada para o Brasil. 377 f. Tese (Doutorado 
em História Econômica) Universidade Estadual de Campinas. 
Campinas-SP: UNICAMP, 2011. Disponível em: <http://
www.bibliotecadigital.unicamp.br/document/?code=0008173
73>. Acesso em: 18 mar. 2021. 

SILVA, Eusébio Lobo da. O corpo na capoeira. 2ª ed. 
Campinas-SP: Editora da UNICAMP, 2012. 

SILVA, José Milton Ferreira da. Linguagem do corpo na 
capoeira. Rio de Janeiro: Sprint, 2003. 

SILVA. Maurício. Afrocentricidade: um conceito para a discussão 
do currículo escolar e a questão étnico-racial na escola. Rev. 
Educ, Campinas, 21(2):255-261, maio/ago., 2016, p. 256. 

SILVA, Paulo V. Baptista da. Racismo em Livros Didáticos: 
Estudos sobre negros e brancos em livros de Língua 
Portuguesa. 2ª ed. Belo Horizonte-MG: Autêntica, 2015. 
Coleção Cultura Negra e Identidade. 

SILVA, Robson Carlos da. As narrativas dos mestres e a 
história da capoeira em Teresina/PI: do pé do berimbau aos 
espaços escolares. 308 f. Tese (Doutorado em História da 
Educação) Faculdade de Educação. Universidade Federal do 
Ceará. Fortaleza-CE: UFC, 2012. Disponível em: 
<http://www.repositorio.ufc.br/bitstream/ riufc/7651/1/2012-
TESE-RCSILVA.pdf>. Acesso em: 16 abril 2021. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de identidade: uma 
introdução às teorias de currículo. 3ª ed. 1ª reimp. Belo 
Horizonte, Minas Gerais: Autêntica, 2010.  

http://www.repositorio.ufc.br/bitstream/


121 

SILVA, Tomaz Tadeu da (Org.); HALL, Stuart; WOODWARD, 
Kathryn. Identidade e Diferença: a perspectiva dos estudos 
culturais. 15ª ed. Petrópolis-RJ: Vozes, 2014.  

SIMÕES, Rosa Maria Araújo. Música e oralidade, estética e 
ética: as cantigas no ritual e performance da capoeira 
angola. São Carlos-SP: UFSCar, Departamento de Artes e 
Representação Gráfica; FAAC – Unesp/Bauru, 2010. 
Disponível em:<https://enap2010.files.wordpress.com/2010/
03/rosa_maria_araujo_simoes.pdf>. Acesso em: 07 jun. 2016. 

SOUSA, Francisca Maria do Nascimento. Linguagens 
escolares e reprodução do preconceito. Brasília: Ministério 
da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, 2005. p. 110. Coleção Educação 
para Todos.  

SOUZA, Elaine Glória Reis da Silva; DEVIDE, Fabiano Pries; 
VOTRE, Sebastião Josué. Representações e práticas das 
mestras de capoeira. In: MELLO, André da Silva; SCHNEIDER, 
Osmar (Org.). Capoeira: abordagens socioculturais e 
pedagógicas. Cap. 3. Curitiba: Editora Appris, 2015. p. 58. 
VASCONCELOS, Neila. Tereza de Benguela, uma heroína 
negra. Afro-brasileiros. Esquecer? Jamais, Mulher Negra. 
Portal Geledés. 02 ago. 2014. Disponível em: <https://www.
geledes.org.br/tereza-de-benguela-uma-heroina-negra> 
Acesso em: 12 maio 2021. 

 
 

  

https://www.geledes.org.br/africa-e-sua-diaspora/afro-brasileiros/
https://www.geledes.org.br/africa-e-sua-diaspora/esquecer-jamais/
https://www.geledes.org.br/questoes-de-genero/mulher-negra/


122 

  



123 

Posfácio: 
Cultura, História e Educação Crítica Emancipadora 

 
 
 
Tenho tido o privilégio de poder acompanhar ao longo dos 

últimos anos as investigações e as práticas pedagógicas em 
torno do tema discutido neste livro realizadas pela Elisângela 
Lambstein Franco de Moraes. O texto presente nos convida a 
pensar sobre a importância da lei 10.639/03 para a discussão das 
relações étnico-raciais e culturais desenvolvidas nos espaços de 
formação escolar e não escolar. 

A publicação chega no momento onde a lei proposta no 
ano de 2003 completa dezoito anos de existência e nos 
alerta para a necessidade do engajamento social e político 
para que seja de fato cumprida e respeitada. Desde sua 
promulgação temos observado muitas dificuldades para sua 
efetivação, fato que tem unido educadores, pesquisadores e 
militantes do movimento negro pela sua concretização. 

A importância de um outro olhar sobre a História e a Cultura 
Afro-brasileira é crucial para que a educação que é realizada nas 
salas de aula nas escolas seja crítica e emancipadora. É preciso 
romper de vez com a visão eurocêntrica apresentada nos antigos 
livros de História do Brasil para que a riqueza da diversidade 
cultural que forma o país apareça. É impossível propor a 
emancipação para crianças, jovens e adultos com as velhas 
leituras e interpretações. 

A autora nos apresenta a importância de se trabalhar a 
cultura afro-brasileira nas práticas pedagógicas 
desenvolvidas dentro das escolas por acreditar que o 
ambiente formativo pode ser de transformação, viabilizando 
assim, a construção de relações mais justas e humanas, onde 
as vivências multiculturais favoreçam relações harmoniosas 
e respeitosas com a diversidade cultural que caracteriza 
nossa formação histórica. 



124 

Neste sentido, a Roda de Capoeira é apresentada como 
conteúdo cultural necessário para meninos e meninas, para 
brancos e negros, pois as manifestações culturais presentes 
na formação da nossa história se constituem a cultura afro-
brasileira com toda sua riqueza e contribuição e são 
fundamentais para a educação que se apresenta no currículo 
escolar. Somos convidados a refletir sobre a importância da 
capoeira e sua contribuição para o respeito da diversidade 
que nos constitui, nos forma e nos representa. 

Somos convidados a refletir sobre a formação dos 
professores em relação a diversidade cultural brasileira e o 
desafio presente em propor práticas pedagógicas 
emancipadoras e críticas num país ainda fortemente 
marcado pela desigualdade racial e social. A atuação dos 
professores e professoras para o respeito à diversidade é 
vital para que a cultura afro-brasileira seja devidamente 
trabalhada no espaço escolar.  

O texto também apresenta discussão sobre o mito da 
democracia racial no Brasil, levando assim a repensar a 
formação do professor para atuar em sala de aula, pois a 
escola e a sala de aula podem cumprir dois papéis nesta 
questão: ou agem para a desconstrução ou agem para a 
manutenção de tal mito. A formação que se apresenta nos 
espaços de formação universitária precisam ser revistos e 
atualizados para que o professor e professora atuem de 
forma crítica e emancipadora. 

Finalizando o livro, a autora nos apresenta a trajetória 
de algumas mulheres que foram invisibilizadas pela história 
oficial, marcando a importância de suas trajetórias e da 
contribuição oferecida por elas para a construção da 
igualdade racial e social. São heroínas ainda pouco 
conhecidas e que merecem o devido reconhecimento pelas 
ações realizadas em nossa construção histórica.  

Com satisfação que convido para a leitura deste precioso 
livro e com a esperança de que o conteúdo aqui discutido possa 



125 

efetivar e transformar a formação dos educadores e educadoras 
para práticas pedagógicas críticas e emancipadoras que 
valorizam e defendam a riqueza da diversidade cultural presente 
em nosso meio. Juntos neste desafio!! 

 
Prof. Dr. Francisco Evangelista 

Coordenador do Núcleo Étnico-Racial, Cultural e 
Indígena/Unisal 

 
  



126 

  



127 

Sobre a Autora 
 
 
 

Sou Elisângela Lambstein Franco de Moraes, 
atualmente trabalho como Coordenadora Pedagógica SESI - 
SP Serviço Social da Indústria, Consultora em Educação, 
Psicopedagoga e Psicanalista. 

Mulher, branca, mãe de dois filhos, me engajei nos 
estudos do Mestrado em um projeto com o foco na luta 
antirracista, movimento que me dedico até os dias atuais. 

Quero fazer meus agradecimentos a todos que direta e 
indiretamente estão presentes nesse trabalho. 
Primeiramente a Deus, porque ele caminha à frente em 
todos os meus projetos, a todos as pessoas sejam elas 
brancas ou negras, aos meus professores, filhos, pais, 
parentes e amigos que estão presentes nesse trabalho ou 
que farão uso desse material para suas pesquisas e estudos. 

Agradeço ao Paulo Eduardo Bertolazzi que elaborou e 
criou a capa desse livro que aqui está. 

Desejo boa leitura a todos e que este material possa 
contribuir para reflexões e para transformação de dias 
melhores. 

 




	Página em branco
	Página em branco



