


PEDAGOGIA DA ALTERIDADE



VITTORIO PIERONI
ANTONIA FERMINO
GERALDO CALIMAN

PEDAGOGIA DA ALTERIDADE
Para viajar a Cosmópolis

Brasília
Unesco, 2014



É proibida a reprodução total ou parcial desta publicação, por quaisquer meios, sem autorização 
prévia, por escrito, da editora e do Programa Mestrado e Doutorado em Educação da UCB.

Grafia atualizada segundo o Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa de 1999,  
que entrou em vigor no Brasil em 2009.

Coleção Juventude, Educação e Sociedade

Comitê Editorial
Afonso Celso Tanus Galvão, Célio da Cunha, Cândido Alberto da Costa Gomes,  
Carlos Ângelo de Meneses Sousa, Geraldo Caliman (Coord.), Luiz Síveres, Wellington Ferreira de Jesus

Conselho Editorial Consultivo
Maria Teresa Prieto Quezada (Mexico), Bernhard Fichtner (Alemanha), Maria Benites (Alemanha), 
Roberto da Silva (USP), Azucena Ochoa Cervantes (Mexico), Pedro Reis (Portugal).

Conselho Editorial da Liber Livro Editora Ltda.
Bernardete A. Gatti, Iria Brzezinski, Maria Celia de Abreu, Osmar Favero, Pedro Demo,  
Rogério de Andrade Córdova, Sofia Lerche Vieira

Capa: Edson Fogaça
Revisão: Jair Santana de Moraes
Diagramação: Samuel Tabosa de Castro
Impressão e acabamento: Cidade Gráfica e Editora Ltda.
Edição italiana: CNOS-FAP
Tradução: Arthur Roscoe Daniel

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)

V795e
Pedagogia da Alteridade: para viajar a Cosmópolis / Vittorio Pieroni, Antonia Fermino, 

Geraldo Caliman / Brasília: Liber Livro, 2014. 

240 p. : il. ; 24 cm.

ISBN : 978-85-7963-103-0

Universidade Católica de Brasília. UNESCO. Cátedra UNESCO de Juventude,   
Educação e Sociedade.

1. Intercultura. 2. Direitos humanos. Educação. I.; Pieroni, Vittorio; Fermino, Antonia; 
Caliman, Geraldo II. Título.

CDU 241.12 : 343.244

Índices para catálogo sistemático:
 1. Educação : Gestão escolar 37.02
 2. Gestão escolar : Educação 37.02

Cátedra UNESCO de Juventude, Educação e Sociedade
Universidade Católica de Brasília
Campus I, QS 07, lote 1, EPCT, Águas Claras
71906-700 – Taguatinga – DF / Fone: (61) 3356-9601 
catedraucb@gmail.com

Liber Livro Editora Ltda.
SHIN CA 07 Lote 14 Bloco N Loja 02
Lago Norte – 71503-507 – Brasília-DF

Fone: (61) 3965-9667 / Fax: (61) 3965-9668
editora@liberlivro.com.br / www.liberlivro.com.br

mailto:catedraucb@gmail.com
mailto:editora@liberlivro.com.br
http://www.liberlivro.com.br


SUMÁRIO

PREFÁCIO 7

1. DIVERSIDADE CULTURAL E EDUCAÇÃO 13
 1.1 O neoliberalismo e a globalização 15
 1.2 Crise e reorientação da educação tradicional 20
 1.3 A tolerância e os valores da interculturalidade 23
 1.4 Estratégias para administrar contatos com uma segunda cultura 25
 1.5  A educação intercultural inspirada nos princípios da alteridade 27

2. UM MAPA PARA COSMÓPOLIS 31
 2.1 Aldeia global 32
 2.2 Desenvolvimento versus codesenvolvimento 38
 2.3 Migrações 41
 2.4 Fraude étnica 45
 2.5 Estigma étnico e construção do “estrangeiro” 48
 2.6 Preconceito – estereótipo – discriminação – racismo 51
 2.7 Miscigenação/hibridação (e entornos) 60
 2.8 Inclusão/exclusão e 64
 2.9 Integração 70

3. DIREITO A TER/EXERCER DIREITOS E DEVERES 77
 3.1 O “pedestal ético” dos direitos humanos universais 80
 3.2 Direito “ad omnes includendos” 84
 3.3 Direito de ser reconhecido como “pessoa” 89
 3.4 Direito à imigração 94



4. IDENTIDADE COMO “PUZZLE” 97
 4.1 Identidade como “risco” 103
 4.2 Identidade como processo 111
 4.3 O meu exame de identidade 120

5. A CULTURA E SEUS “MÚLTIPLOS” 131
 5.1 Multiculturalismo versus intercultura 136
 5.2 Transculturalidade 141
 5.3 Diálogo inter/transcultural 144

6. EDUCAÇÃO INTER/TRANSCULTURAL 151
 6.1 Fundamentos da educação inter/transcultural 153

7. “CIDADÃOS? NÓS NOS TORNAMOS” 169
 7.1 Cidadania “etnocêntrica”  171
 7.2 Cidadania “plural” 175
 7.3 Cidadania participativa/deliberativa 178
 7.4 Cidadania “cosmopolita”: entre utopia e desafios 181

8. EDUCAÇÃO PARA... 185
 8.1 ... a cidadania ativa 190
 8.2 ... a cidadania cosmopolita 200

9. PEDAGOGIA DA ALTERIDADE 207
 9.1 Para um “homem em dimensão transcultural” 208
 9.2 Paradigmas & paradoxos 212

PARA TERMINAR 219

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 221



 7

PREFÁCIO

“Tudo migra” (parafraseando os filósofos gregos da primeira geração), 
mas tudo é fruto dos processos migratórios no tempo e no espaço, no Cosmo 
como neste planeta, onde os ventos, as águas, os continentes e até mesmo as 
montanhas (em tempos idos, no fundo dos oceanos) são objeto de mudança, 
de transformação.

Também o homem, desde as suas origens, faz parte desse processo 
migratório. Mas, diferentemente de sua espécie biológica, no que diz 
respeito à sua forma mentis, seu instinto natural no confronto com o “Outro” 
e com sua diversidade parece que não mudou muito, a partir dos tempos 
de Caim e de Abel.

Contudo, é no atual momento histórico, em que “seis bilhões de 
Outros” dançam no mesmo ritmo transmitido em tempo real pelas sempre 
mais “equipadas” tecnologias informáticas e de mídias de massa, que 
estamos num ponto de reviravolta e de não retorno: para morarmos na 
Cosmópolis e nos tornarmos, com todos os direitos, cidadãos dessa cidade 
globalizada, é necessário encontrarmos novas estratégias, em confronto 
com aquelas destrutivas, autocentradas e narcisisticamente orientadas, que 
têm caracterizado a história da presença do homem no planeta. Estratégias 
que tenham como objetivo chegar a transformar a atual forma mentis no 
relacionamento com o Outro e com sua diversidade e que, antes mesmo de 
delegar tal serviço a legislações locais, nacionais, supranacionais, delegá-lo 
aos sistemas educativo-formativos.

O que foi dito é para esclarecer que esse não é um livro sobre imigrantes 
nem um romance que transita entre fantasia e ciência. Quando muito, 
parece, metaforicamente, com os “manuais para uso”. Migrantes, realmente, 



8  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

somos todos nós que estamos viajando em direção a um futuro, colocando-
nos de um lado a outro do mundo em dimensões multivariadas (tanto física 
quanto virtualmente).

E, quando o “migrante” parte, ele se “equipa”...

...levando consigo a mala, onde guarda seu projeto de vida e toda sua 
bagagem, feita de esperança, de sonhos, nostalgias, medos, pela separação 
da rede familiar, amigável e social. Como tal, a “mala” representa o 
“recipiente” mais precioso para o imigrante, enquanto equivale à sua 
identidade. Dentro dela, ele guarda seu modo de ser, a bagagem cultural, 
o projeto de ir transplantar sua vida em outro lugar. Emigrar significa, de 
fato, separar-se daquele conjunto de relações familiares e comunitárias 
que, na cultura de origem, protegiam e garantiam segurança a cada 
membro da família (SANTOS FERMINO, 2008, p. 86).

O “migrante” clássico, de todos os tempos, permanece, de qualquer 
maneira, o sujeito em formação, que está para se transferir para o futuro, 
desde o nascimento até sua primeira escapada do ninho familiar, para, aos 
poucos, entrar na sociedade e, sucessivamente, no trânsito da sociedade 
complexa. O objetivo deste trabalho passa, portanto, pela perspectiva de 
dotar esta particular categoria de migrante dos “meios conceptuais” para 
que ele possa colocá-los na “mala” (forma mentis), com o intuito de que 
tais meios possam resultar úteis para afrontar “como cidadãos do mundo” 
a sociedade cosmopolita.

É a premissa para que possamos crescer todos como pessoas capazes 
de fazer história e de construir o futuro para si mesmo e para a sociedade, 
sabendo que a verdadeira transformação começa sempre a partir de si mesmo 
e que somente quem é capaz de “renovar-se” constantemente, na mente e 
no espírito, pode ser capaz de transformar-se e transformar o ambiente em 
que vive.

Estamos, de fato, num momento particular, caracterizado pela urgência 
de passar de um conceito de cidadania baseada em sentimentos e direitos  
de pertença para um novo conceito que privilegie a “pessoa” e seus direitos 
e deveres.

Com base neste último conceito, a “cidadania” precisa ser repensada, 
em função de uma cada vez mais estreita relação entre direitos e deveres 



Prefácio  |  9

para todos, por parte de todos indistintamente: autóctones e migrantes, 
possuidores de direitos ou aqueles que devem, ainda, conquistá-los.

Nessa dialética sobre direitos e deveres, hoje, notamos um vazio de 
educação dirigida aos direitos e aos deveres de cada um. Descobrem-se os 
deveres reconhecendo e exercitando os direitos. Quer dizer: os direitos nunca 
são gratuitos; são o resultado de uma conquista permanente, e a possibilidade 
de gozar deles depende da “produção” que deles consegue fazer quem assume os 
deveres correspondentes.

A tarefa da educação é, então, a de ajudar o “migrante” a orientar-se, 
a encantar-se, a “sentir-se parte” do complexo das instituições e das regras 
necessárias para conviver na “cidade cosmopolita”. Podemos enquadrar nessa 
ótica, também, os fatos de Rosarno (Calábria, Itália), quando, uma centena 
de migrantes, a maioria norte-africanos, se revoltam contra as condições de 
trabalho. Ou, para ficar no nosso fundo de quintal, podemos lembrar os cada 
vez mais frequentes episódios de conflitos com os migrantes andinos nas 
grandes cidades como São Paulo; ou dos milhares de migrantes haitianos e 
senegaleses que desembarcam em Brasileia, no Acre. Nesse processo, seriam 
enquadradas, além da “defesa” que cada um faz dos próprios direitos, cada um 
puxando a corda para seu lado (o governo, os migrantes, os administradores, 
os residentes do lugar), também a defesa dos “deveres” que cada um dos 
atores assume pelo fato de conviver em um mesmo espaço transcultural.

Por ocasião das manifestações dos migrantes na Itália, no início de 
março de 2010, apareceu, por alguns dias, um manifesto publicitário que 
lançava a seguinte mensagem: “Vocês nos chamam de negros, ciganos, 
clandestinos. Pertencemos à mesma raça humana”. Em consideração à 
iniciativa, com um pouco mais de coragem (ou como “cidadãos do mundo”, 
poder-se-ia acrescentar: “com os mesmos direitos e deveres).

Logo: “SIM” – à assunção da corresponsabilidade na dialética direitos-
deveres e “NÃO” – ao modo fingido dos autóctones, quando, movidos por 
um “dó de si mesmos”, não conseguem tomar consciência, para além dos 
direitos, também dos próprios deveres.

A “nova” cidadania à qual é preciso educar/educar-“nos” deve ser 
constituída como uma espécie de canteiro de trabalho, de laboratório, 
que traz em si um repensar, a partir dos mesmos currículos escolásticos 



10  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

formativos, os quais, por sua vez, exigem que os ingredientes fundamentais, 
quer dizer, os valores, o saber, as relações, os métodos, as atividades e as 
consequências, sejam revisitados e, depois, integrados à experiência prática.

Mas...
... Os sistemas educativo-formativos estão, hoje, realmente em condições 

de desconstruir esses mecanismos etnocêntricos para construir um “homem com 
dimensão transcultural?” Isto é, estariam tais sistemas aptos a formar um homem 
com capacidade de exercer o próprio papel na sociedade, com base em um eixo 
simétrico de paridade e de corresponsabilidade com a alteridade?

O que parece ser mais urgente para realizar, hoje, se quisermos passar 
de culturas como “vidro” para culturas como “esponja”, se desejamos evitar 
desencontros de civilização, é uma “revolução mental e cultural copernicana” 
capaz de atravessar todas as culturas, envolvendo indistintamente cada 
um dos habitantes de Cosmópolis. Como ocorria na era pré-copernicana, 
em relação à educação intercultural e/ou à cidadania, parece que estamos 
num ponto em que as instituições, com seus programas orientados para 
formar pessoas abertas à alteridade, ao encontro com o Outro e com a 
sua diversidade, estão dominadas ainda pelo pecado original do “nós 
etnocêntrico” (os migrantes estão chegando; eduquemo-los a integrar-se).

Na realidade, a revolução mental e cultural que está por se realizar no 
campo educativo da transculturalidade exige que partamos não mais de um 
“nós, umbigo do mundo”, mas, antes, da percepção de nossa cultura como 
“uma entre tantas” que persistem no cosmopolitismo cultural. Portanto, é 
necessário inverter a trajetória do relacionamento educativo: “Chegam os 
migrantes: eduquemo-nos para estar juntos” e encontrar, contextualmente, 
as estratégias para construir a “ponte” para o encontro. 

Deve-se insistir, contudo, que uma mudança efetiva nessa direção 
exige que os programas de educação intercultural e/ou para a cidadania não 
sejam mais pensados/interpretados unicamente em função do fenômeno 
migratório. Este representa, de fato, somente a ponta do iceberg, uma 
parte do cenário cosmopolita cultural, onde “todos nós”, indistintamente 
(migrantes e autóctones, estudantes e docentes, gerações de pais e de filhos), 
tenhamos o dever de educar-mo-“nos” para saber estarmos juntos, a trocar 
aqueles “bens” de valor que todo portador de diferença coloca em sua “mala”. 



Prefácio  |  11

A intercultura, como sustentam diversos autores citados no texto, não se 
ensina: pratica-se! 

Esse é o motivo pelo qual também as novas competências que servem 
para o “estar juntos na diversidade”, de modo a podermos realizar uma 
cidadania ativa e responsável, não podendo ser ensinadas, devem ser 
“absorvidas” em um contexto prático, que deve ser educativo por si mesmo, 
isto é, que exige que todos os sujeitos institucionais (administrações públicas, 
sistemas educativo-formativos, denominações religiosas, terceiro setor, 
associações de condições diversas) coordenem-se na base da partilha das 
corresponsabilidades educativas.

Depois do estudo sobre a identidade, notamos também a necessidade 
de passarmos ao estudo da cidadania, como elemento que se agrega 
estreitamente à identidade, paralelamente ao seu processo de “coconstrução”. 
Realmente, não se pode assumir uma identidade quando não se reconhece 
o outro como “pessoa” de direitos, um dos quais se refere à cidadania; 
não se pode dar um conhecimento pleno de “quem sou eu”, sem que seja 
reconhecido o direito de pertença a algum contexto social. Como todos os 
fenômenos em evolução, identidade e cidadania têm necessidade, ambas, dos 
processos educativos, de uma pedagogia da alteridade, para dar condições 
para que todos cresçam como “pessoas” e como “cidadãos do mundo”, 
nesta particular era histórica, caracterizada pela elevada taxa de mobilidade 
humana e, contextualmente, de pertenças a diferentes identidades e “espaços 
transculturais”.

O leitmotiv, a ousadia motivacional da qual se originou o presente 
trabalho, pode ser individualizado no atraso histórico notado em relação 
a uma “revolução mental e cultural copernicana” no campo das relações 
humanas, que está ainda longe de acontecer, de ser concretizada. Ao mesmo 
tempo, adverte-se que a tentativa de oferecer uma contribuição nesse sentido 
foi intencionalmente apresentada numa perspectiva provocativa, a ponto de 
alguns conceitos/passagens parecerem alguém uma alucinação.

Mas não importa. Nesse caso, estamos em boa companhia, já que essas 
“alucinações” sugestivas nós as fomos buscar, propositalmente, ao selecionar 
uma literatura que julgamos pertinente às finalidades de tal revolução, cuja 
necessidade consideramos importante, caso se queira sair do buraco de uma 



12  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

história cheia de tantos erros e horrores em relação ao “alter”, ao “Outro” 
portador de “diversidades”.

Uma contribuição, porém, se tornou possível, graças unicamente 
aos que são os verdadeiros protagonistas deste trabalho, isto é, os diversos 
autores, mencionados de quando em quando, dentro de cada palavra-chave.  
O trabalho que resolvemos fazer, de fato, foi o de querer enquadrar/interpretar 
cada temática a partir de mais de um ponto de vista, baseando-nos em 
estudos que atestam a urgência de mudar, diante das transformações sociais 
já avançadas, em escala planetária, e, depois, a consequente necessidade de 
adaptar a eles os processos educativos.

Trata-se de uma escolha metodológica do nosso texto, que, ao mesmo 
tempo, manifesta claramente seus próprios limites, ao relegar as palavras-
chave a um espaço de poucas páginas e num determinado tempo dedicado 
ao presente. Isso tudo diante da dimensão que as problemáticas tratadas 
certamente terão num futuro próximo. Procurou-se enfrentar tais limites, 
convidando o leitor a se tornar, também, protagonista desta arriscada 
viagem, aprofundando e elaborando, depois, os conteúdos, com base nas 
referências bibliográficas e na literatura apresentada como fundo teórico de 
cada área temática.

Os destinatários deste trabalho são, em primeiro lugar, as várias figuras 
de trabalhadores presentes nas estruturas educativo-formativas (docentes, 
formadores, educadores) e, mais amplamente, todos os que trabalham nas 
instituições públicas, nas administrações locais, nas denominações religiosas, 
no terceiro setor, no associacionismo de diversas origens. A Pedagogia da 
Alteridade se sintoniza também com a Pedagogia Social, enquanto inspira 
metodologias abertas ao diálogo, diante de uma diversidade cultural que se 
apresenta sempre mais presente e exigente.

De fato, vamos dizer claramente: este livro é dedicado a cada um de 
nós, como “migrantes”, em viagem pelo espaço-tempo, munidos de nossas 
mochilas, em direção à “cidade cosmopolita”.

Vittorio Pieroni
Antonia Fermino
Geraldo Caliman



13

DIVERSIDADE CULTURAL E EDUCAÇÃO

A partir do século 15, a humanidade presenciou um período de 
ocidentalização do mundo, num processo histórico de colonização da 
África, da América e da Ásia. As raízes históricas da globalização econômica 
e cultural atual se encontram na imposição do etnocentrismo ocidental, uma 
visão de mundo e um modelo ocidental de sociedade que se mantém por 
meio da dominação colonial. Segundo Marìn (2002), tal processo se dá por 
etapas: evangelização, civilização e desenvolvimento.

A primeira etapa desse processo se associa à evangelização dos povos 
conquistados, que começa com o ritual do batismo e se institucionaliza com 
uma pertença à Igreja. 

A segunda etapa parte do princípio segundo o qual os indígenas, sendo 
então considerados selvagens, deveriam ser “civilizados”. Depois do batismo, 
começa o processo de alfabetização (em castelhano ou português), e a escola, 
quando presente, é o instrumento de dominação colonial. A única integração 
possível se faz pela aceitação da língua e da cultura oficiais dominantes,  
o que se dá em prejuízo da diversidade cultural e linguística local.

A terceira etapa do processo de ocidentalização se articula por intermédio 
da imposição do desenvolvimento aos “subdesenvolvidos”. A modernidade, 
com a constituição do Estado-Nação como modelo político de Estado, 
impõe a defesa de uma nação artificiosa que supõe um povo e uma história, 
uma língua e uma cultura homogêneas. Os países europeus, induzidos por 
uma ideologia de modernização, legitimam a expansão do capitalismo e a 
realização do mito do progresso e, posteriormente, do desenvolvimento, do 
crescimento econômico indeterminado, da globalização, na nova economia. 

1



14  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

O problema é que, no afã de “modernização”, o racionalismo ocidental 
constrói-se e se aprofunda numa separação entre a busca de produtividade/
rentabilidade e o lugar reservado à natureza, na visão de mundo das culturas 
dominadas. Privilegia-se a cultura escrita em detrimento da cultura oral e 
narrativa. 

Antes, a modernização; hoje, a globalização. Ambas impõem um 
“modelo de cultura único” em detrimento da diversidade cultural.  
A pretendida universalidade da cultura ocidental veicula um modelo de 
sociedade que induz as “outras culturas” a recuperarem seu “atraso” por meio 
desses processos de abertura ao progresso, à modernização e à globalização. 
A imposição da universalidade da civilização e da cultura ocidental se 
encontra na lógica da exclusão da diversidade cultural. Tal exclusão se torna 
instrumento de homogeneização e de estandardização cultural. Essa visão, 
típica de um paradigma funcionalista, passa, automaticamente, a excluir 
as diferenças, a considerá-las somente quando elas conseguem mostrar 
disposição efetiva para os mecanismos colocados em ação pelo sistema social, 
para nivelar tendências culturais, em consonância com o Estado-Nação, tais 
como a integração social, a socialização, a motivação pelo lucro, a persuasão 
e até a coerção. 

Os conflitos culturais não são novos. O Renascimento é paradigmático: 
emerge daí um pensamento racional que favorece a distinção entre filosofia 
e religião, entre humanismo e cristianismo. O humanismo faz do homem o 
sujeito central do universo. Estabelece a separação entre homem e natureza 
e, consequentemente, entre cultura e natureza. Em tal visão antropocêntrica, 
o homem alimenta a vocação de submeter e dominar a natureza. 

O triunfo do racionalismo significa para alguns povos sua supressão 
mediante diversos tipos de holocausto; para outros povos da terra, uma 
catástrofe cultural, a desvalorização de suas culturas; para as sociedades em 
geral, a imposição do consumismo como norma, num divórcio entre o ser 
e o ter, em que se consome para depois existir. Os conteúdos culturais se 
transformam em mercadoria, e mil anos de diversidade cultural desaparecem 
nas prateleiras dos supermercados. As multinacionais vendem culturas 
como, por exemplo, Walt Disney; para as relações sociais, a destruição 
dos laços familiares, a exacerbação do individualismo (competitividade, 



Diversidade cultural e educação  |  15

pragmatismo, utilitarismo) e, consequentemente, o surgimento de formas 
de miséria como a solidão, o mal-estar social, o estresse e a debilitação dos 
laços afetivos. 

A Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural, promulgada pela 
UNESCO (2002), reconhece como a diversidade cultural representa, para 
o gênero humano, uma dimensão tão necessária quanto a dimensão da 
diversidade biológica representa para a natureza. Reconhece, também, a 
importância da interação harmoniosa entre pessoas e grupos com identidades 
culturais e de políticas que favoreçam a inclusão e a participação de todos os 
cidadãos, garantindo a coesão social (UNESCO, 2002).

O próprio governo brasileiro, em resposta às necessidades de 
compreensão em relação aos grupos culturais diversos que compõem 
nossa sociedade, cria, em agosto de 2004, a Secretaria da Identidade e da 
Diversidade Cultural, incumbida de promover e apoiar as atividades de 
incentivo à diversidade cultural, como meio de promoção da cidadania 
(GERALDES p. 480).

1.1 O neoliberalismo e a globalização

Ainda sob a esteira da terceira etapa da ocidentalização, surge o 
neoliberalismo como dinâmica que pretende abrir espaços para o paradigma 
do mercado e do consumo, em contraposição ao decadente paradigma 
da produção, incapaz de integrar os indivíduos excluídos do mercado de 
trabalho e de suas fontes de renda. É parte de um processo que, na década de 
1990 termina com o deslocamento do eixo de funcionamento da sociedade 
da produção para o mercado. Na produção, o trabalho era a principal 
referência; no mercado, são os valores do consumo. A inclusão não se faz 
tanto pela participação no mercado de trabalho, mas pela participação no 
consumo (LEAL, 2004). 

O neoliberalismo nasce depois da Segunda Guerra como reação política 
e teórica contra o intervencionismo estatal e o Estado Social, sob a batuta 
de Friedrich August von Hayek (The Road to Serfdom). Em 1947, enquanto 
o Estado Social se colocava em prática, Hayek convocava seus colegas sob 



16  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

uma orientação ideológica. Fundou-se a Sociedade de Mont Pèlerin (Suíça), 
para combater as medidas de solidariedade social prevalentes depois da 
Segunda Guerra e preparar para o futuro do capitalismo liberado de toda 
regra e constrição do Estado.

Em 1974, ocorre uma profunda recessão econômica. As ideias neoliberais 
começam a ganhar terreno, afirmando-se, mediante as ideias de Hayek e seus 
discípulos, que as raízes do mal estavam no poder excessivo dos sindicatos, 
que não permitiam a estabilidade monetária, a restrição dos gastos sociais 
e a redução de impostos, condições sine qua non para a superação da crise 
capitalista. O crescimento retornaria, naturalmente, quando se conseguisse 
uma estabilidade monetária por meio da “desfiscalização”, da limitação de 
encargos sociais e da desregulamentação da economia. Tal processo começa, 
de fato, com Margaret Thatcher, na Grã-Bretanha, e continua com Reagan, 
nos Estados Unidos (1980), seguido pela Alemanha (1982) e outros países. 
Segue tal processo a implantação de medidas, como a privatização de 
setores econômicos, a criação de uma legislação antissindical, a supressão  
de importantes gastos sociais, a desregulamentação da economia.

Esses processos de difusão das ideias e das práticas neoliberais 
tendem a agravar alguns desafios e processos sociais que já sofriam  
o impacto da industrialização, quais sejam: a industrialização da cultura, a 
instrumentalização da biodiversidade e da diversidade cultural, a emergência 
de choques culturais com grupos não redutíveis às culturas hegemônicas. 

A industrialização da cultura está associada ao desenvolvimento 
econômico e à expansão dos mercados em uma economia globalizada. 
Ao longo década de 1990, multiplica-se o crescimento (produção e 
distribuição) das indústrias culturais. Percebe-se que é na diversidade que 
reside a riqueza da humanidade. E os mercados passam a “vender” as culturas 
exóticas, algumas já em processo de extinção; a vender, também, produtos 
da natureza, transportando-os para as vitrines das catedrais do consumo,  
os shoppings centers, imitando a maneira como na Idade Média se tratava a 
diversidade como objeto de curiosidade e de estigmatização. 

A biodiversidade e a diversidade cultural passam a ser focalizadas pela 
mídia e pelo consumo. Este último surge como expressão positiva de 
um objetivo geral que busca valorizar e proteger as culturas do mundo 



Diversidade cultural e educação  |  17

diante do perigo da uniformização. De fato, na atualidade, a cultura de 
massas triunfa e se impõe graças aos meios de comunicação, forçando 
uma homogeneização cultural em proveito do modelo americano de 
desenvolvimento. A estandardização cultural se traduz em ocidentalização 
ou americanização dos costumes, que caracterizam uma maneira de viver, 
de produzir, de consumir, de vestir-se e de comer. O sistema capitalista, em 
sua expansão, transforma tudo aquilo que toca em mercadoria, inclusive o 
patrimônio cultural presente nas tradições e na diversidade de manifestações 
dos povos e da natureza. Tal “industrialização” da diversidade ocorre, 
também, na Europa atual, colocando em crise de identidade as tradicionais 
culturas europeias.

A “modernidade líquida” coloca em crise os sujeitos que se encontram 
desenraizados, imersos em uma mistura cultural coletiva de tipo globalizada, 
sem referenciais ou códigos normativos, valorativos e identitários seguros 
(BAUMAN, 2007). Assistimos, no entanto, a certas resistências à globalização: 
as culturas desenvolvem uma enorme diversificação e reinvenção das 
tradições e das buscas de referenciais. Emergem grandes movimentos 
pautados pelo respeito à biodiversidade, pela defesa da diversidade cultural 
e pela oposição à uniformização da cultura.

Uma educação pautada pela interculturalidade poderá criar condições 
de possibilidade para o encontro das culturas na perspectiva de uma 
complementaridade benéfica para todos, criar uma abertura ao respeito pela 
diversidade cultural, contrária à educação etnocêntrica e excludente.

Paradoxalmente, vivemos em um momento mais preocupado com a 
difusão dos direitos humanos que, de fato, com a atenção às culturas em 
situação de risco. Diante da complexidade de ofertas culturais, consideram-se 
como superados os paradigmas de uma sociedade industrial onde prevalecia 
uma cultura majoritária dominante. Hoje a complexidade social gera, de 
um lado, a globalização, e, de outro, a diferenciação. Em tempos de crise, 
reforçam-se as identidades. As culturas reforçam sua diferenciação, enquanto 
cada grupo cultural tende a se contrair, reforçar sua identidade, como 
estratégia mesma de defesa contra as inúmeras ameaças à sua integridade.  
A globalização gera condições para que cada uma dessas identidades culturais 
se sinta atraída pelas seduções de ofertas culturais que se realizam por meio 



18  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

da própria economia de mercado. Exemplos dessas seduções encontramos, 
principalmente, no âmbito da oferta de serviços virtuais e da rede internet 
(CARNEIRO, 2001).

Atrás desse jogo entre diferenciação e globalização, vemos como 
a coesão social é atingida em cheio por confrontos étnicos, religiosos, 
linguísticos ou culturais: curdos, chechenos, bascos, bósnios, indígenas 
reforçam suas posições contra as ameaças identitárias.

Nesse contexto de difusão da diversidade cultural, existem três campos 
de pesquisa nos quais muito se deve ainda caminhar. São eles: a cidadania 
ambígua, a hibridação cultural, as identidades predatórias.

O conceito de cidadania ambígua emerge a partir da queda do Estado-
Nação, idealizado há mais de um século, como grande sustentáculo político 
da sociedade industrial, que pressupunha uma dupla unicidade: um único 
Estado, uma única Nação. O conceito de cidadania derivado tinha seu eixo 
na identidade nacional e a escola como o grande sistema conformador dessa 
identidade. O conceito de identidade estava atrelado ao de etnicidade.

Com as migrações, principalmente na comunidade europeia, pergunta-
se: Quem consegue constituir-se como Estado-Nação hoje? Ainda mais 
quando se percebe que – fruto também da complexidade social – o mundo 
deixou de aceitar docilmente a proposta ocidental de valores. 

O conceito de cidadania num Estado moderno que se acredita 
multicultural é ambíguo. Antes de tudo, é necessário desatrelar os conceitos 
de cidadania do conceito de etnicidade. Ter-se-á de buscar formas mais 
flexíveis de definir a cidadania. Por enquanto, o que encontramos de 
flexibilização dessa relação se encontra na “hifenização” de cidadanias,  
do tipo “ítalo-brasileiro-europeu”. 

Cornejo Espejo (2012, p. 239) comenta:

La pugna entre la propia identidad y aquella proveniente de un sistema 
transnacional difuso, interrelacionado e interdependiente, pareciera ser 
el sello distintivo de los nuevos escenarios latinoamericanos producto 
de la globalización. En ese contexto de tensiones, uno de los grandes 
desafíos de la acción educativa debería ser la creación de una ciudadanía 
como ámbito de participación, de modo de conciliar identidad cultural 
y diversidad. Esto es, la escuela debería promover una “ciudadanía 



Diversidade cultural e educação  |  19

intercultural”, que no es otra cosa que una ciudadanía consonante con 
la democracia pluralista que incluye la diversidad cultural (CORNEJO 
ESPEJO, 2012, p. 239).

Carneiro, por sua vez, se refere a um processo de hibridação das 
culturas, proveniente dos contatos interculturais ditados pela globalização.  
A um provável sonho histórico e sinistro de pureza étnica, as sociedades 
atuais respondem com uma generosa mistura de gentes. O autor identifica 
processos hibridatórios diversos: hibridação resultante de processos 
migratórios que, em geral, se radicam na ignorância das populações ou  
em seu silenciamento, por intermédio de processos de homogeneização 
forçada, em torno do patrimônio simbólico das elites (ex. Brasil); hibridação 
de “resistência”: trata-se de grupos que se colocaram às margens dos 
centros de poder por contravenção às políticas estatais de segregação, de 
“normalização” e de controle social; hibridações produzidas por mercados 
comunicacionais sem fronteiras, compostos por comunidades virtuais que 
se difundem em escala planetária, on-line, através de meios de comunicação 
poderosos e capilares. 

O que se espera do pesquisador em relação ao estudo do processo 
de hibridação? O primeiro inimigo da hibridação seria o preconceito, 
na medida em que o pesquisador considere esse processo como traição 
à pureza de comportamento cultural ou à “norma” de configuração 
étnica, combatendo, assim, sistematicamente, a intercultura; considerando 
desviantes os comportamentos que se diferenciam da norma monocultural; 
alimentando processos silenciosos de “branqueamento” dos filhos,  
de “descontaminação”, em favor de um modelo “superior” de valores e de  
padrões étnicos; cultivando uma cultura de desprezo ou de ódio por 
manifestações de hibridação. 

Um terceiro campo de pesquisa refere-se às identidades predatórias. 
Trata-se daquelas identidades que subsistem em sociedades que alimentam 
a pandemia do ódio, do racismo e da xenofobia, sob ideologias políticas e 
ideias de superioridade racial, étnica, social e econômica. Entram nessa área 
de pesquisa todas as identidades culturais em condições de desigualdade 
na repartição de direitos e de riquezas, em situação de crise econômica, em 
luta por prevalência política, que vêm sendo impostas às próprias fronteiras 



20  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

políticas de maneira artificial e que alimentam o incitamento irresponsável 
dos meios de comunicação social contra grupos conviventes num mesmo 
território.

Diante desses processos em andamento, provocados pela onda 
globalizante, na dinâmica interativa entre as diversas culturas que se chocam, 
conflitam, mas também se enriquecem, resta saber qual o papel da educação. 
Seriam os cidadãos capazes de reagir às tendências neoliberais, globalizantes, 
como também aos Estados e aos grupos hegemônicos? Em quais níveis 
essas reações poderiam ser construídas: nos níveis de políticas públicas, ou 
das relações sociais? No nível macrossocial ou no microssocial? Com uma 
pedagogia impositiva, conservadora, opressora, ou através de uma pedagogia 
respeitosa das relações interculturais?

1.2 Crise e reorientação da educação tradicional

O paradigma da educação dominante no século 20 foi de tipo utilitário 
e centralizado na aprendizagem como condição para o sucesso profissional, 
para o acesso ao conhecimento útil e para a fruição consequente de bens 
econômicos. No entanto, resultado de evoluções histórico-culturais, 
existe hoje um novo paradigma em que a construção dos novos saberes é 
eminentemente relacional, não meramente instrumental. Por isso,

[...] uma nova concepção ampliada de educação devia fazer com que 
todos pudessem descobrir, reanimar e fortalecer o seu potencial criativo 
– revelar o tesouro escondido em cada um de nós. Isto supõe que se 
ultrapasse a visão puramente instrumental da educação [...] e se passe a 
considerá-la em toda a sua plenitude: realização da pessoa que, na sua 
totalidade, aprende a ser (UNESCO, 2004, p. 90).

Tal concepção pressupõe experiência profissional, mas também a 
construção social interativa dos conhecimentos. Por isso, o Relatório Delors 
contempla os quatro pontos cardeais sustentadores da aprendizagem futura, 
tão conhecidos de todos: o aprender a ser, o aprender a conhecer, o aprender 
a fazer e o aprender a viver com os outros. Algumas consequências desse 
novo paradigma, desenhado pela Unesco no Relatório Delors, contemplam:



Diversidade cultural e educação  |  21

•    A aprendizagem ao longo de toda a vida: a educação não se confina 
numa etapa inicial da vida, mas passa a estar presente em todos os 
ciclos de vida;

•   O aprender vivendo e o viver aprendendo;
•    A compreensão que leva à participação: “Eu compreendo, logo 

participo”;
•    A aprendizagem contribui para ganhar inteligibilidade sobre a vida 

e sobre o mundo;
•    A aprendizagem como participação: “Eu participo, logo existo”.  

Na medida em que as instituições evoluem e que a vida em comum 
se complexifica, mais necessitam de conhecimentos e saberes que 
habilitem a pessoa ao exercício pleno de seus direitos e deveres sociais 
e de cidadania.

Mas se, por um lado, a demanda por educação se alarga por todo o arco 
da vida de uma pessoa, por outro, as pedagogias oficiais sempre privilegiaram 
os modos coletivos, curriculares, ligados ao período infanto-juvenil de 
organizar o ensino, questionando a praticabilidade dos processos de ensino 
individuais, não formais e distribuídos nos vários períodos e espaços não 
exatamente escolares.

Os processos de ensino e aprendizagem podem ser considerados 
necessidade fundamental capaz de alicerçar o direito também fundamental 
de desenvolvimento integral da pessoa humana. Maslow (1948), em sua 
hierarquia das motivações humanas, afirma que a ausência de satisfação dos 
níveis inferiores de necessidades conduz à apatia, à hostilidade e à destruição 
pessoal. Mais ainda quando se trata da frustração da necessidade de aprender 
em continuidade, que se revela fonte de mal-estar individual e social de 
tipos variados, como a exclusão, o insucesso, a miséria e o envolvimento em 
culturas de violência (CALIMAN, 2008). 

Novos jeitos de aprender, segundo Carneiro (2001), incluem 
modalidades como:

•    O Aprender Ensinado: a primeira fase da vida, em que se torna 
necessária a primeira socialização na escola fundamental, fora do 
ambiente familiar, na perspectiva da aprendizagem de regras de 
convivência e de participação na vida;



22  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    O Aprender Assistido: típico da aprendizagem virtual, em que 
as intervenções externas (de assistência, de ajuda) ocorrem por 
solicitação de quem aprende, mais que por oferta de quem ensina; 

•    O Aprender Autônomo: uma parcela do saber que emerge como 
construção pessoal e social. 

Esses três modos de aprender são, segundo o autor, em condições 
normais, simultâneos e sobreponíveis. No entanto, acrescentamos os 
processos educativos não necessariamente ligados aos processos de ensino-
aprendizagem, mas também aqueles que ocorrem em ambientes não 
escolares, não formais, voltados sempre mais para as demandas ligadas a 
grupos específicos, com necessidades de socialização, atingidos por situações 
de vulnerabilidade e de risco social. O estímulo aos processos educativos 
centralizados nas relações humanas privilegia uma “aprendizagem” mais 
voltada ao desenvolvimento de atitudes, valores, culturas do que aos 
processos cognitivos. São processos educativos mais adaptados para uma 
pedagogia compreensiva e sensível às exigências da diversidade cultural. 

A espécie humana tende à formação de culturas, memórias da vida 
partilhadas. Num mundo complexo e globalizado, um cânone global de 
acesso ao conhecimento é incompatível com a coexistência de manifestações 
culturais distintas. As culturas seriam, segundo Carneiro (2001), 

[...] estaleiros das edificações de aprendizagem e [...] os processos 
educativos vencedores no primeiro quartel do século serão, sem dúvida, 
os que conseguirem tornar miscíveis uma elevada qualidade de aprender 
ensinado, onde ainda predomina uma dose significativa de ensino por 
componentes ou disciplinas, com formas extremamente diversificadas de 
novo aprender, mais propícias à assimilação de novo conhecimento (p. 36).

[...] As culturas solidamente aprendentes serão as que proporcionarem 
essa estranha coexistência de modos de aprendizagem, aproveitando o 
melhor da respectiva tradição – analítica ou holística – e potenciando os 
fatores de abertura ao novo conhecimento cada vez mais disponível em 
todas as latitudes e longitudes [...] [p. 37].

As culturas vitalmente aprendentes serão aquelas que, amantes da 
DIVERSIDADE criativa, são capazes de coexistir e de aprender com as 
outras culturas [p. 38].



Diversidade cultural e educação  |  23

A escola inter e multicultural parece ser aquela mais capaz de eleger a 
riqueza da diferença e da convivência entre culturas diferentes, como fator 
de aprendizagem e de desenvolvimento.

1.3 A tolerância e os valores da interculturalidade

O mundo atual vive um período em que são exacerbados os direitos 
individuais ou grupais específicos. Essa afirmação irrestrita e absolutista 
dos direitos individuais foi estimulada pelo neoliberalismo. Nesse contexto, 
crescem os riscos que pesam sobre a humanidade, de modo especial o risco 
de alastramento da rejeição do outro. Exemplos vieram dos acontecimentos 
no Timor Leste e na Bósnia, durante a década de 1990. Por outro lado, 
sendo a escola parte integrante e contextualizada da sociedade, observamos 
que diferentes manifestações de preconceito, discriminação, diversas formas 
de violência – física, simbólica, bullying – , homofobia, intolerância religiosa, 
estereótipos de gênero, exclusão de pessoas deficientes, entre outras, 
estão presentes em nossa sociedade, assim como no cotidiano das escolas 
(CANDAU, 2012, p. 236).

Todavia, crescem atitudes xenófobas, fanáticas, preconceituosas e 
sectárias, que devem ser combatidas. Segundo Carneiro (2001), são sintomas 
do aumento da intolerância:

•    A multiplicação dos conflitos étnicos ou nacionais;
•    A discriminação orientada a grupos minoritários;
•    A xenofobia que atinge: refugiados, exilados políticos, trabalhadores 

migrantes, comunidades flutuantes e imigrados;
•    A proliferação de organizações e ideologias racistas;
•    O aumento dos extremismos e dos fundamentalismos religiosos;
•    O acréscimo da violência contra símbolos intelectuais, escritores e 

líderes minoritários;
•    O fomento de intolerância por parte de movimentos e ideologias 

políticas que põem a culpa na criminalidade, na miséria;
•    O crescimento da intolerância contra marginalizados e socialmente 

excluídos, pertencentes a grupos vulneráveis. 



24  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Outrossim, assiste-se à desintegração do Estado-Nação, motivada pela 
dissolução da ordem estabelecida pela guerra fria; pela vulnerabilidade de 
instituições democráticas ainda pouco amadurecidas; pela explosão midiática 
e pela difusão de idiossincrasias culturais; pela falência dos organismos pós-
guerra na gestão de conflitos intranacionais. 

Se olharmos para a maioria dos conflitos armados, poucos têm como 
protagonistas os Estados entre si. A maior parte se enquadra na categoria 
das guerras civis: nações em armas perante a impotência dos Estados para 
gerir a ordem e a coesão dentro de suas fronteiras.

O surgimento de movimentos religiosos messiânicos e de seitas 
preenche o mercado da procura espontânea por espiritualidade, que uma 
ordem materialista estafada suscita. 

A mídia também tem sua parte de responsabilidade e potencialidade 
na difusão da tolerância. Filmes como Gandhi, A lista de Schindler, A escolha 
de Sofia, A missão são exemplos dessa difusão. A luta pela tolerância contra 
a diversidade requer políticas ativas e mobilizadoras. Mas é na consciência 
dos homens que se deve fazer brotar os antídotos para os germens da 
conflitualidade.

Diante de uma conjuntura que privilegia a globalização, as tendências 
neoliberais e que marginaliza manifestações culturais centenárias, quais 
matrizes poderiam reorientar a educação? Tal educação se orientaria por 
uma multicultura ou por relações interculturais?

Candau (2012, p. 242) trabalha a diferença entre os conceitos de 
multiculturalismo e interculturalidade. O primeiro conceito se alia à 
ideia da afirmação de diferentes grupos culturais nas suas diferenças.  
A interculturalidade, por sua vez, acentua as inter-relações entre diversos 
grupos culturais. Melhor, a autora se refere a uma interculturalidade 
crítica, transformadora das culturas, capaz de “questionar as diferenças e 
desigualdades construídas ao longo da História entre diferentes grupos 
socioculturais, étnico-raciais, de gênero, orientação, etc.” (p. 244).

Carneiro (2001, p. 78 et seq.) sugere diversas estratégias para atuar em 
projetos interculturais:

A implantação de projetos educativos interculturais, para promover uma 
cultura da paz. A educação intercultural tem de reorientar as verdadeiras 



Diversidade cultural e educação  |  25

prioridades para valores e atitudes. Aprender a escutar o próximo, adquirir 
aptidões comunicacionais com o diferente, apreciar o patrimônio cultural 
dos outros, descobrir o fascínio da diversidade, resistir ao autocentrismo 
cultural, combater o sectarismo cego, libertar-se de preconceito e de dogma 
redutor são tarefas ingentes da educação moderna.

A educação para os valores da interculturalidade: no ensino das Línguas, 
da História e da Geografia; na formação pessoal e social; na educação 
religiosa. Os sentimentos de tolerância não são inatos nos indivíduos. Eles 
são desenvolvidos a partir de um compromisso inteligente e ativo, com base 
em valores universais que se adquirem ao longo de uma vida de formação. 
Esses valores, uma vez interiorizados, levam as pessoas ao reconhecimento 
de sua “pobreza” perante a variedade do outro.

A tolerância ativa: a cultura da paz é diferente de uma tolerância 
não relativista. A tolerância não pode ser entendida como um convite à 
indiferença. A tolerância ativa é aquela que procura o outro como projeto 
de vida, partilha com o outro, sem olhar fronteiras de raça, de condição, de 
língua, de etnia ou de religião. Do mesmo modo, não se confunde tolerância 
com relativismo. Bobbio afirma que “A verdadeira tolerância é a firmeza 
de princípios, que se opõe à indevida exclusão do que é diferente” (apud 
CARNEIRO, p. 82). A tolerância não é incompatível com o sentimento de 
pertença, ao contrário, a pressupõe (nação, cultura, história, crença).

1.4  Estratégias para administrar contatos  
com uma segunda cultura

As estratégias que um indivíduo usa para administrar o contato com 
uma segunda cultura teriam um efeito na performance (senso de competência 
social, bem-estar psicológico) acadêmica ou de seu trabalho (COLEMAN; 
CASALI; WAMPOLD, 2001). 

Esse processo, normalmente, é chamado de “aculturação”, no qual 
os indivíduos utilizam estratégias e processos específicos que os ajudem a 
administrar os contatos com uma nova cultura.



26  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

La Fromboise, Coleman e Gerton (1993) encontraram seis processos 
usados para descrever os mecanismos de aproximação de uma segunda 
cultura. Essas modalidades descrevem o que ocorre quando as pessoas 
entram em contato com pessoas de uma cultura diferente. 

Três desses processos são os de assimilação, de aculturação e de 
separação: um movimento de aceitação (assimilação e aculturação) ou 
de recusa (separação) da nova cultura. Os outros três processos diante do 
contato com uma segunda cultura são: a alternância, a integração e a fusão. 
Segundo tais conceitos, é possível manter um envolvimento com a cultura 
de origem e, ao mesmo tempo, desenvolver competências ligadas a uma 
segunda cultura. O conceito de alternância assume ser possível revezar  
entre duas culturas, da mesma maneira que uma pessoa consegue usar línguas 
em contextos diferentes. O conceito de integração assume ser possível aos 
indivíduos de culturas diferentes coexistirem sem comprometerem suas 
identidades culturais. O conceito de fusão subentende que as pessoas de 
culturas diferentes que estão em contato permanente com outra cultura 
tendem a assumir tal diversidade ou a fundir-se para criar uma nova cultura.

Coleman et al. estudam os processos e as estratégias que as pessoas usam 
para adquirir fins particulares dentro de contextos particulares: o contexto 
no qual uma pessoa administra as diferenças culturais e os objetivos que 
ela pretende adquirir naquela situação tendem a influenciar suas escolhas 
estratégicas. O indivíduo que entra em contato com uma segunda cultura 
tende a fazer uma série de escolhas com base no modo como ele quer se 
associar a ela. Se o objetivo da pessoa for tornar-se um membro pleno da 
segunda cultura, então ele vai usar a estratégia da assimilação. Se ele não quer 
se tornar um membro pleno, mas somente associar-se à segunda cultura, 
então ele usará a estratégia da aculturação. Se o sujeito quiser se associar a 
mais de uma cultura, mas não contemporaneamente, ele pode usar uma 
estratégia da alternância. Se ele se orientar pela negação das duas culturas, 
usará a estratégia da fusão. Se ele quiser que a segunda cultura coexista com 
a sua cultura de origem, usará, então, a estratégia da integração. 

O modelo de Coleman et al. sugere que são os objetivos individuais 
que as pessoas têm em relação a contextos particulares que irão determinar 
as estratégias (integração, alternância, fusão, separação, assimilação, 



Diversidade cultural e educação  |  27

aculturação) a serem usadas para administrar a interação com a diversidade 
cultural.

Os autores testam a hipótese de Coleman segundo a qual é o contexto 
que determina a escolha da estratégia de contato com a diversidade cultural. 
Os resultados confirmam a hipótese, ou seja, a estratégia que uma pessoa vai 
usar para entrar em contato com a diversidade cultural depende do contexto 
social no qual ela vai ser usada. Por exemplo, um adolescente pode usar as 
estratégias da assimilação ou da aculturação num contexto ligado à sala de 
aula e usar as estratégias da separação ou da integração no contexto social 
de bairro. Outros aspectos interessantes das conclusões mostram que os 
adolescentes das classes média e alta (de ascendência europeia), e que são 
também um grupo dominante no contexto da pesquisa, tiveram um menor 
nível de preocupação com a administração (“coping”) da diversidade cultural, 
enquanto adolescentes pertencentes a minorias étnicas tendem a utilizar 
mais as estratégias de “coping”.

1.5  A educação intercultural inspirada nos 
princípios da alteridade

Toda educação tem a que ver com a realidade para a qual está orientada. 
De fato, não há educação que não esteja imersa nos processos culturais 
do contexto em que se situa”, assim como “não é possível conceber uma 
experiência pedagógica ‘desculturalizada’, isto é, desvinculada das questões 
culturais da sociedade” (CANDAU, 2008, p.13).

O Brasil, segundo Fleuri (2002), historicamente constituído como uma 
sociedade multiétnica e culturalmente híbrida, enfrenta desafios: no plano 
político, o desafio de promover a igualdade de direitos e oportunidades 
para indivíduos e grupos, garantindo o direito à diferença pessoal e cultural;  
no plano social, o desafio de favorecer o desenvolvimento autônomo de 
sujeitos individuais ou coletivos para construir relações de solidariedade; 
no plano educativo, o desafio de desenvolver a disposição para explicar e 
resolver os conflitos.

Fleuri entra na questão dos pressupostos epistemológicos da intercultura, 
na conceituação da educação intercultural, no estudo da intercultura nas 



28  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

relações entre etnias, gerações e movimentos sociais, visando à elaboração 
de subsídios para a formação de educadores.

O autor se propõe a estudar os contextos intersticiais que constituem 
os campos identitários, subjetivos ou coletivos, nas relações e nos processos 
interculturais. A intercultura revela-se como um objeto de estudo inter-
disciplinar e transversal às temáticas da cultura, da etnia, das gerações e de 
movimentos sociais.

Hoje, às noções de universalidade e similaridade das culturas humanas, 
desenvolve-se um conceito de cultura como a totalidade acumulada de 
padrões culturais, de sistemas organizados de símbolos significantes. 
Todos os grupos humanos desenvolvem padrões culturais. Existe uma 
enorme diversidade de padrões culturais. O objeto de estudo focaliza-se 
não exatamente nas similaridades empíricas entre os comportamentos 
dos diferentes grupos sociais, mas na relação que os diferentes grupos – 
portadores de padrões culturais diversos – estabelecem entre si. 

A própria educação entra aqui como a promoção de contextos e processos 
relacionais estratégicos que permitem a articulação entre diferentes contextos 
culturais: o processo educativo consiste na criação e no desenvolvimento 
de contextos educativos, e não simplesmente na transmissão de conteúdos 
disciplinares especializados. Trabalhamos, então, com uma concepção de 
educação, como ambiente que integra diferentes sujeitos e seus respectivos 
contextos culturais, e de educador, como articulador de mediações culturais.

Ghiggi (2001) sugere como, no “varejo”, a comunidade educativa e 
o educador podem promover contextos e processos relacionais proativos, 
capazes de ativar a educação intercultural:

•    Educação para o acolhimento: trata-se de uma atitude de respeito 
à diversidade, centralizado no respeito ao diverso e baseado no 
reconhecimento da paridade de direitos. O acolhimento vem 
associado a alguns níveis distintos que caracterizam a maneira do 
acolher: tolerância, aceitação, respeito, solidariedade e crítica.

•    Educação para a escuta: escuta porque cada um sabe que existe se 
os outros se dão conta de sua presença, escuta de histórias de vida, 
escuta de si mesmos.



Diversidade cultural e educação  |  29

•    Educação para o diálogo entre culturas: o encontro entre as culturas 
acelera os processos de crescimento pessoal, as revisões e as superações 
de horizontes caducos.

•    Educação para a alteridade: caracterizar a relação de troca em base à 
complementariedade, ao duplo discurso, à introdução da interação na 
prática educativa, da troca, da reciprocidade, partindo do princípio 
segundo o qual o encontro com a diversidade gerará a ideia de 
heterogeneidade; aceitando-a, poderemos descrevê-la, poderemos 
falar sobre ela, construir sua lógica interna. Nesse sentido, parece 
obsoleto falar de assimilação, de integração e de inserção social. Cada 
identidade requer a aceitação de sua realidade: de afro, de gay, de 
mulher, de ancião, de cigano, de menino de rua... Ninguém pretende 
mudar para assumir a identidade oferecida pelo outro, mas a aceitação 
da diversidade com base na alteridade permite um novo pacto, 
uma nova negociação em que cada um reconhece a identidade do  
outro, mas conjuntamente, complementarmente, tratando-se em 
condições de pares.

•    Educação para a solidariedade: a diferença como riqueza. A solida-
riedade se estende às atitudes e às estruturas. Atinge a esfera pessoal, 
mas também a social e a política. Mais que educação, a solidariedade 
exige uma cultura da solidariedade: passar da boa vontade individual 
a ações organizadas, com base no bem comum e na reciprocidade; que 
tenha uma referência central em um sistema de valores e de relações; 
que se baseie num humanismo do “nós”, da alteridade, em vez de um 
humanismo do eu.

Esse período, entre um final de século e o limiar de outro, no qual 
mais se proclamou a tolerância, coincide também com um período em que 
a intolerância se fez sobremaneira presente, manifestando-se especialmente 
na forma de limpeza étnica. Depois da “guerra fria”, chega o período da “paz 
fria”, em que se repetem os horrores dos genocídios. Num período de grande 
desorientação, em que se torna necessário repensar um projeto de sociedade 
e de educação, muitos se apresentam como arautos de modelos do passado.

A intolerância terá se tornado mais intensa? Ou será a humanidade que 
não conseguiu assimilar as transformações culturais da época, tais como:  
a vizinhança global estimulada pela mídia; a crise das agências de socialização, 
como família e escola; a explosão das liberdades pessoais (individualismo);  



30  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

a mobilidade cultural e as interfaces de contato; o enfraquecimento do papel 
do Estado; a falência dos mecanismos de regulação (socialização e controle 
social); os fundamentalismos étnicos e religiosos; a miséria, a exclusão e a 
marginalidade; a difusão e a organização do crime. São mudanças que afetam 
transversalmente todas as culturas.

Viver no novo oceano das culturas exige competências específicas: 
a compreensão horizontal das sociedades multiculturais e o privilégio da 
integração (contra a segregação), da cooperação (contra a dominação) e  
da acolhida (contra a competição). Implica o desenvolvimento de uma 
cultura de diálogo, de estima pela humanidade, de valoração das culturas. 
E a educação, através de suas escolas e de processos educativos, se destaca 
como fator por excelência de mudança intercultural e de construção dessa 
cultura do respeito, da abertura e do diálogo diante da diversidade cultural. 
É o que nos propomos a demostrar nas páginas que se seguem.



31

UM MAPA PARA COSMÓPOLIS

Cenário

A figura clássica do “migrante” deve referir-se in primis àquele sujeito 
em formação desde o momento de sua entrada na “cidade cosmopolita” e, 
em seguida, quando faz as primeiras saídas do nicho familiar para adentrar 
o trânsito da sociedade complexa. É neste ponto que se torna alguém “com 
direito” à educação (segundo o termo original de “conduzir para fora”).

A capacidade para se orientar na “cidade cosmopolita” constitui, 
de fato, uma dimensão indispensável para a criação daquela cidadania 
pluriforme, que se apresenta como a grande meta civil de nosso tempo 
e como condição para seu desenvolvimento no respeito a povos, nações, 
etnias, línguas, religiões que, por diversos títulos, aspiram à identidade,  
à igualdade e à diversidade. Os processos educativos devem, por isso, ajudar 
a preservar esse rico patrimônio, a construir um crível e eficaz “pacote” 
(multi)educativo de conhecimentos úteis para compreender o que somos, 
onde estamos andando, com quem, em direção a quem, por que, em vista 
de quais metas a conquistar.

É necessário, portanto, preparar o jovem para equipar-se com uma 
“mochila” (forma mentis) na qual ele possa colocar um patrimônio de 
conhecimentos, de ideias, de competências, de esperas, com as quais 
possa percorrer a aventura da vida e sentir-se preparado para interagir 
com o “outro” e com sua “diversidade”. De fato, é dentro dos sistemas 
educativo-formativos que se deve enfrentar também as temáticas culturais 

2



32  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

que aparecem sempre mais decisivas para a concepção da cidadania e da 
democracia. É a essas “outras” culturas que cada um é chamado a “se abrir”.

De fato, a globalização galopante de conhecimentos, de tecnologias, 
de bens e serviços constrange a realizar complexas mediações que implicam 
a possibilidade de múltiplas pertenças e identidades e a capacidade de 
viver diversas “cidadanias”, no plano político, jurídico, cultural, religioso, 
econômico e psicológico. Trata-se de cidadanias em geometria variável, que 
vão desde a família até o grupo espontâneo, o lugar de trabalho, a cidade, 
a região, a nação, a etnia, a comunidade religiosa. O Sistema Educativo de 
Instrução e Formação deve, portanto, ajudar os jovens a não se perderem no 
labirinto da sociedade complexa, dotando-os de “bússolas” e de adequados 
“motores de pesquisa”.

O objetivo último é chegar a reorganizar a “(con)vivência” para torná-
la mais racional, isto é, mais apta a receber grande quantidade de pessoas 
diferentes, pela idade, pelo sexo, pela mentalidade e pelo estilo de vida, sem 
que isso comporte incompatibilidade e luta para a exclusão recíproca.

2.1 Aldeia global

Globalização, sociedade global, aldeia global estão certamente 
entre as palavras mais usadas hoje em dia, sujeitas às mais contrastantes 
interpretações. Produto do pensamento liberal, o fenômeno é considerado, 
por um lado, uma feliz meta da história e, por outro, alguns só veem os 
efeitos contraditórios delas. Mas, de qualquer modo, todos concordam 
em constatar seus ritmos sempre mais velozes com os quais é mais fácil 
ultrapassar os confins do espaço-tempo, colocando em contato lugares e 
culturas até há poucos decênios afastadas.

Na origem do “global”, contudo, não está só o melhoramento 
das comunicações, mas, em particular, a ideia do “mercado livre” 
(POCCHETTINO; BERNAI, 2003, p. 79s). O processo de liberalização 
está na base da rápida integração dos fluxos internacionais do comércio 
e dos sistemas financeiros, na convicção de que a liberdade mercantil 
traz bem-estar a todos. A hegemonia conquistada pelo modelo ocidental 



Um mapa para cosmópolis  |  33

nos planos econômico, financeiro e cultural e a multiplicação dos atores 
da global governance¸ graças ao crescimento de instituições e de acordos 
supranacionais, são os elementos que melhor caracterizam o atual processo 
de globalização.

O choque do futuro. Edgar Morin (1994, p. 8) sustenta que existem, 
na sociedade contemporânea, sinais claros de uma passagem progressiva 
de modelos de identificação restritos ao pequeno grupo para formas 
sempre mais difusas de participação planetária. Pela sua característica 
de transversabilidade, com respeito às diferenças e às segregações sociais 
e culturais, fenômenos e problemáticas tais como a ameaça nuclear, 
o desenvolvimento do pensamento ecológico, a crescente diversidade 
entre países ricos e pobres, a universalização do mercado e da cultura,  
a compressão espaço-cultural do planeta, por obra dos meios informáticos 
e da comunicação, nos envolvem na primeira pessoa e podem, por isso, 
representar, ao menos potencialmente, o fundamento de uma forma de 
consciência planetária.

O processo de globalização está, hoje, de fato, estreitamente ligado 
ao do multiculturalismo; comporta, portanto, a pesquisa de espaços 
de autenticidade e de identidade tornados cada vez mais incertos pelo 
fenômeno de “contaminação” cultural. A tendência homologante que 
existe no processo de globalização, de fato, é contextual, ao provocar com 
as proclamações formais da igualdade, produzindo aquela que, ainda no seu 
tempo, foi definida como “sociedade de risco” (GEHLEN, 1984, p. 67), 
onde os sujeitos, levados a viver num estado crônico de alarme, a partir 
do momento em que esse mundo de excluídos, que pretendem ter mais 
“direitos”, é considerado uma ameaça.

O “tsunami” da pós-modernidade. Para R. De Vita (1999, p. 27s.),  
o homem da pós-modernidade é mais um “Narciso” do que um “Ulisses”: 
permanece agarrado, como um náufrago, nos destroços, às suas pulsações 
e desejos, por causa da falta de um substrato de valor. Não estando mais 
em condições de selecionar, pela ausência de uma consciência crítica 
“heterodirigida”, não enfrenta o problema de uma escolha e, por conseguinte, 



34  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

coloca-se numa posição de perene experimentação (a palavra de ordem é 
“experimentar tudo”, desde as drogas até os esportes mais difíceis).

Mas isso não ocorre de maneira dolorosa. Assim, produz-se uma espécie 
de “experimentalismo pragmático”, pelo qual, por exemplo, cancela-se 
do próprio sistema de significados a expressão “para sempre”, elimina-se 
a capacidade de escolha e de responsabilidade, diminui-se a ligação entre 
os dados e os significados. A avaliação da cotidianidade leva a diminuir a 
carga dos projetos e, por conseguinte, aumenta a navegação de pequena 
cabotagem. A incerteza compromete não só a vida associativa, mas também 
a dimensão individual, por causa daquela que é indicada como a “crise de 
sentido” e de identidade, que põe em discussão conteúdos e conceitos e, 
por isso, impõe repensar todas as categorias ocidentais do relacionamento 
com a alteridade.

Em um espaço global-local, onde o sujeito está contemporaneamente 
em mais lugares, em uma simultaneidade desterritorializada, também a 
identidade fica inevitavelmente envolvida. O enfraquecimento do tempo 
histórico e, com ele, da identidade coletiva à qual pertence o indivíduo, se 
traduz em enfraquecimento do tempo biográfico e, portanto, também da 
identidade individual. Difunde-se, assim, um tipo de identidade carente de 
sentido, de referência, concentrada exclusivamente no presente, fortemente 
autocentrada, produzida pelo abandono do conhecimento, da continuidade 
e da interdependência de significado entre passado, presente e futuro. Por 
causa da desestruturação do tempo biográfico, o homem fica mais fraco 
ao conceber as próprias escolhas em termos de decisões vinculantes para 
o futuro, de formar uma perspectiva de vida centrada na seleção de um 
objetivo prioritário. Compreende-se, então, por que o tipo de tempo a que 
se refere esse indivíduo seja o tempo da cotidianidade, que se caracteriza pelo 
encolhimento dos horizontes de expectativas e que suscita um sentimento 
difuso de impotência. 

A ideologia do “átimo-fugitivo” torna-se prevalente, e é exatamente na 
música e no ritmo, que são a vida do corpo, que se vai procurar a percepção 
do tempo e os significados para enfrentar a cotidianidade. Nesse contexto, 
valoriza-se e potencializa-se o símbolo, frequentemente transferido para 
os modos nos quais se torna “cultivada” a linguagem do corpo (tatuagens, 



Um mapa para cosmópolis  |  35

piercing, acupuntura, pintura e embelezamento dos cabelos, modas, etc.). 
Tudo isso na esteira de um desejo desconsagrante de impor sua própria 
diversidade. É o espaço do precisar “causar admiração” a qualquer preço, 
para distinguir-se, para a procura de fragmentos de identidade numa 
realidade sempre mais homologada ao modelo publicitário, na qual uma 
história tem a duração de um relâmpago e uma emoção, a densidade de 
um flash. E para que, em tal contexto, uma identidade possa aparecer e ser 
reconhecida, também um cabelo colorido é usado para esse processo de 
“individualização”.

O pingue-pongue global-local: à procura da identidade perdida. O espaço 
onde habitamos e o tempo em que vivemos estão se tornando o ponto de 
confluência no qual global e local se entrelaçam e onde o indivíduo percebe 
sua identidade somente se inventam pertenças, lugares e significados locais, 
não mais transmitidos pelas suas culturas.

Na pós-modernidade, a vida social se encontra diante de uma 
multiplicidade: não há acontecimento que informe, por si, uma geração 
ou uma sociedade..., mas os acontecimentos e sua velocidade fazem o  
social-histórico perder sua potencialidade [...]. O sentido familiar,  
o sentir-se em casa, o sentido do comunitário não deriva mais ou não 
somente do lugar, do habitar, mas dos modos aos quais se recriam 
as particularidades e as identidades com as quais o homem entra em 
relação com o mundo. As identidades se formam nos modos, no 
trabalhar comunicando, mais que nos lugares que conservam caracteres 
de familiaridade, confiança, comodidade, que eram baseados na rotina 
cotidiana dos sujeitos (BONOMI, 1996, p. 30).

A crescente complexidade do sistema social, o processo de globalização 
e, ao mesmo tempo, de “glocalização” associam-se a uma fragmentação da 
vida social e individual, ao reaparecimento de fenômenos de “glocalismo” e  
de etnocentrismo. E a realidade é caracterizada por uma incerteza estrutural 
e por uma contraditoriedade radical. No fundo desse cenário, nota-se a 
figura de um “cidadão do mundo”, mais virtual que real, que sai à procura 
de “reconhecimento” dentro da dimensão “local”, para poder superar o 
sentido de falta de um país a que pertencer, produzido pela erradicação 



36  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

cultural/valorizante. Desse modo, as pertenças locais vêm da desorientação 
produzida pelo radicalismo cultural/valorizante. Assim, as pertenças locais 
são usadas para reger a ligação entre o impulso para a homogeneização e a 
reivindicação da própria “diferença” (étnica, cultural, religiosa).

“Globalismo” e “glocalismo” supõem a existência de um e de outro,  
estão estreitamente interligados. Nesse quadro, também o localismo pode 
tornar-se um espaço de defesa do indivíduo, com uma identidade defensiva 
definida como “o mínimo” (LARSCH, 1985, p. 7). Por dentro desse curto-
circuito global-local, chegam a falar valores-guia e sistemas unificantes e 
convergentes no plano ético e social. Daí segue-se que, ao alargamento dos 
horizontes cognoscitivos, sempre mais virtuais, se associa o fechamento 
do homem sobre si mesmo, a interrogar-se “quem sou eu?” e “para onde 
estou indo?”. Interrogações hoje tornadas mais dramáticas pela ausência de 
referências certas, fornecidas pelo sentido de pertença.

A exigência de redefinir a própria identidade, imposta pelo crescente 
pluralismo e pela necessidade de confrontar-se com a indiferença,  
o relativizar-se do sentido de pertença, a redefinição das formas de direito, 
exigem o problema do sentido da vida, previsto nas “pertenças diferentes”, 
em que, mais que a “verdade”, se procuram a tranquilidade e a felicidade 
imediata, no estilo de “use e jogue fora”.

Consequências e perspectivas

a)   Em nível comercial. A transnacionalização das empresas, por um 
lado, assegura sempre mais a concentração em mãos de poucos 
(graças à falta de transparência e, em certos países, também de 
democracia), ao mesmo tempo; por outro, permite produzir, com 
custo mais barato, oferecendo baixos salários. De tal modo se 
registra um curto-circuito perverso, em que, com o rebaixamento 
dos custos e dos salários, se aumentam os lucros e, por conseguinte, 
também as pobrezas. Uma economia global sem ética e sem regras 
constringe trabalhadores e estados a colocar-se em competitividade 
entre si, para atrair os investimentos: cada um procura colocar  



Um mapa para cosmópolis  |  37

o custo do trabalho, as despesas sociais e os ambientais abaixo do 
proposto pelos outros. Assim, a competitividade global leva à guerra 
entre os pobres, entre o Norte e o Sul do mundo, numa espiral 
canalizada cada vez mais para baixo. 

b)   Nos processos de identificação. Para A. Maalouf (2007, p. 101),  
o verdadeiro perigo da globalização está na homologação universal. 
Um “tsunami” de imagens, de sons, de ideias e de produtos submerge 
o planeta inteiro, transformando a cada dia nossos gostos, modas, 
aspirações, comportamentos, estilos de vida, até mesmo a visão de 
mundo, transformando também a nós mesmos. Tudo isso veicula 
algumas inquietudes: a atual agitação das comunicações em escala 
planetária, ao contrário de levar a um enriquecimento recíproco,  
à multiplicação dos meios de expressão, à diversificação das opiniões, 
conduz ao empobrecimento das expressões “globais”; o pulular 
das culturas, em vez de ser um fator de enriquecimento entre os 
“diferentes”, arrisca-se a levar a uma uniformidade homologante.  
E ainda mais: os processos de globalização tornam mais problemática 
a conservação do equilíbrio entre inclusão e exclusão, universalismo 
e reconhecimento das diferenças, entre os que têm e os que não têm 
direitos. Nesse contexto, a questão da “cidadania” se torna um dos 
principais fatores de confronto e de contenda sobre as soberanias 
e sobre as identidades, inclui exigências de reconhecimento 
das diferenças pessoais e coletivas e, ao mesmo tempo, veicula 
instâncias de transformação da gestão do espaço público e político. 
Nota-se, também, um aspecto negativo na progressiva perda das 
identidades territoriais, corroídas pela constante homologação das 
diferentes culturas étnicas ao modelo ocidental, que produz, como 
consequência, a ocidentalização do mundo. Assiste-se, assim, a uma 
espécie de comercialização, na qual consumir, comprar e vender 
representam a condição primária de sobrevivência.

c)   Nos processos educativos. Seria um desastre, caso a mundialização em 
curso funcione num sentido único: de uma parte, os “transmissores 
universais”, de outra os “receptores”; de uma parte, os que estão 
convencidos de que o resto do mundo nada lhes pode ensinar;  



38  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

de outra, os que se entregam ao encanto da novidade enviada pelos 
persuasores ocultos, desertando e/ou incubando um complexo de 
inferioridade pelas culturas, tradições, valores nos quais cresceram, 
considerados agora “periféricos”, não mais adotáveis, longe das 
modas/culturas dominantes. Na pós-modernidade, o verdadeiro 
desafio consiste no educar para adquirir uma “consciência da 
diversidade”, para reconhecer que todo o universo é um pluriuniverso, 
que saiba ser, ao mesmo tempo, uno e múltiplo, todo e parte, ter 
independência planetária e senso das raízes, origem cultural e 
transculturalização, identidade única e múltipla.

Desafio

Os homens do presente vivem numa condição de “alta transitoriedade”, 
uma condição na qual a duração dos relacionamentos é reduzida, a 
“venda” das relações extremamente rápida. Nas suas existências, coisas, 
lugares, pessoas, ideias e estruturas organizativas, tudo é consumido 
às pressas. Impõe-se, então, um alto grau de adaptabilidade. Mas 
existem limites também na adaptabilidade. Não somos infinitamente 
elásticos... Quando esta capacidade é desfeita, a consequência é o 
choque do futuro, pelo qual o sujeito perde referências importantes 
para sua identidade (TOFFLER, 1988, p. 48).

2.2 Desenvolvimento versus codesenvolvimento

Quando se encara o tema do desenvolvimento em geral, apela-se e/ou 
faz-se referência a estatísticas “economicistas”, diante daquilo que, segundo 
estas, atualmente, é o cenário dos outros 6 bilhões de pessoas que povoam 
o planeta:

•    mais de um bilhão de pessoas lutam diariamente para não morrer 
de fome e outros três bilhões entra no patamar da pobreza extrema;

•    20% da população mundial consomem 80% dos recursos;



Um mapa para cosmópolis  |  39

•    contudo, também o conceito de “desenvolvimento” está em 
permanente evolução, tanto como o são contextualmente  
e/ou paralelamente os que se referem à educação, à intercultura,  
à identidade, aos direitos humanos, à cidadania.

O que se deve entender, hoje, por desenvolvimento?

As “pobrezas” que ainda hoje ameaçam a sobrevivência de uma parte 
não indiferente da humanidade não são atribuídas somente à questão 
econômica, mas dependem também de outras causas, entre as quais a falta 
de instrução, a pressão demográfica, a falta de distribuição dos serviços 
essenciais, a violência geral, a violação dos direitos humanos, as guerras,  
o número de refugiados... Em resumo, a falta geral de oportunidades para o  
acesso à qualidade de vida e à realização pessoal.

Por isso, hoje, o termo desenvolvimento deve ser entendido como pôr 
em ação uma série de intervenções para enfrentar o perverso curto-circuito 
dos fatores que forçam países e/ou classes sociais a viver na mordaça da 
pobreza; Podem-se, pois, considerar positivamente as intervenções que 
levam à satisfação das necessidades primárias (pobreza, fome, doenças, 
etc.), mas, de acordo com o contexto, é necessário incorporar a dimensão 
essencialmente cultural-educativa (alfabetização básica, educação, formação 
superior, contínua, etc.) e a aquisição/defesa dos direitos fundamentais 
(de construção de identidade e de formação de uma consciência crítica à 
cidadania, às oportunidades para todos).

Em outros termos, a dimensão da mudança deve ser vista com o objetivo 
de oferecer oportunidades que permitam, antes de tudo, potencializar 
as capacidades do “recurso-homem”. De acordo com essa aproximação, 
todo indivíduo deve ser colocado na condição de conquistar competências  
e recursos necessários para, depois, chegar a uma vida qualitativamente 
digna de ser vivida.

Diante dessa mudança de perspectiva, em que sentido se pode ainda falar 
de cooperação para o desenvolvimento?

Por se esperar que tal possa acontecer, sobretudo na fase do encami-
nhamento, que seja tipicamente organizada de modo a gerir a emergência, 



40  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

e que a intervenção não seja nunca unilateral – de sentido único – , como 
geralmente é verificada (no passado, mas também ainda hoje). O mesmo 
termo “cooperar” está indicando que no processo de desenvolvimento  
todos devem estar juntos: quem vem “de outro lugar” para realizar-se, como 
também os autóctones, se se quiser, realmente, garantir que as intervenções 
sejam duradouras no tempo e, sobretudo, respeitosas com a cultura local.

Contudo, terminada essa primeira fase, isto é, quando já foram 
injetadas novas energias que permitiram uma solução do problema, 
compete à comunidade local ter em mãos – projetar de novo – o processo 
de desenvolvimento, de acordo com objetivos e escolhas autônomas, de que 
deve responsabilizar-se em primeira pessoa.

Atualmente está se abrindo caminho também com uma prospectiva 
ulterior, o “codesenvolvimento” (LOMBARDI, 2009). Se for realizado com 
equilíbrio, com mentalidade aberta à “mundialidade”, por causa de suas 
implicâncias, parece ainda ser preferido o modelo precedente de intervenção. 
Apesar de ter sido, inicialmente, entendido como instrumento para frear 
os fluxos migratórios, sua mais atual interpretação prevê que os próprios 
migrantes que, ao manterem as relações (pessoais, associativas, políticas) 
com o país de origem, assumam a responsabilidade de projetar e realizar 
intervenções endereçadas a seu desenvolvimento.

Trata-se de uma estratégia na qual os beneficiários do desenvolvimento 
possam ser contemporaneamente tanto os países de origem dos migrantes 
quanto os de chegada. De tal modo, que possam desempenhar um papel de 
gonzo entre os dois mundos do processo. Realmente é o migrante que vai 
realizar um papel ativo, para contribuir com o melhoramento do próprio 
país de origem, graças a um eficaz processo de integração ao país de chegada.

Desse modo, as migrações podem ser consideradas como uma força 
positiva que contribui, de modo significativo, para o desenvolvimento 
humano, do qual se beneficia tanto quem migra quanto quem permanece, 
tanto o país de chegada dos migrantes quanto o de origem, a partir do 
momento em que o codesenvolvimento considera os destinatários não mais 
como sujeitos passivos, mas como atores/protagonistas, na primeira pessoa, 
do melhoramento das próprias condições de vida. 



Um mapa para cosmópolis  |  41

Como tal, o codesenvolvimento pode ser definido como a valorização 
do potencial regenerativo que as migrações têm em relação com os problemas 
humanitários, visto que representa um modelo de intervenção, em grau 
de transformar as migrações numa leva de crescimento, graças ao auxílio 
recíproco entre os povos.

Desafio

O direito ao desenvolvimento é um direito inalienável do homem, 
em virtude do qual todo ser humano e todos os povos têm o direito 
de participar e de contribuir para o desenvolvimento econômico, 
social, cultural, político, no qual os direitos do homem e todas as 
liberdades fundamentais podem ser plenamente realizados, e de 
beneficiar-se desse desenvolvimento (ONU, 1986).

2.3 Migrações

Constituem um dos fenômenos mais conaturais à experiência e ao 
processo evolutivo do homem na história, a partir da sombra das origens de 
sua presença no planeta.

No momento histórico atual, as migrações se caracterizam por assumir 
diversas dimensões: de modo geral, ocorrem em escala planetária; mas, 
com as empresas espaciais, já assumiram dimensão interplanetária; além 
disso, verificam-se tanto nos espaços geográficos (em nível transcontinental, 
internacional, nacional, local, urbano, camponês) quanto nos virtuais e, 
neste último caso, parece que não existem “fronteiras”.

Esses fluxos, por sua vez, são o produto de diversas ordens de motivações:

•    turísticas (milhões de pessoas que se deslocam, anualmente, para 
férias e/ou para negócios, para gastar o tempo livre de acordo com 
projetos que vão desde a cultura até o esporte, a diversão, a saúde);

•    econômicas (multinacionais, produção de mercadorias e de capitais, 
proventos);



42  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    religiosas (Praça S. Pedro, Lurdes, Compostela, Meca); realização 
pessoal e dos próprios projetos de vida (procura de melhores opor-
tunidades no campo educativo, cultural, profissional, trabalhista);

•    e, não por último, estão os produtos de condições humanas pro-
blemáticas (pobreza, guerras, genocídios, desastres ambientais, 
injustiças, desigualdades).

Se se observa o conjunto desses fluxos, não se pode desprezar a 
constatação de que eles ocorrem paralelos às transformações das sociedades, 
num quadro de crescente globalização dos sistemas de governance, 
entrelaçados com desequilíbrios econômicos e sociais.

Se, pelo contrário, tais fluxos são logo “cortados” no deslocamento de 
massas provenientes dos países menos desenvolvidos para os países ricos, 
a tipologia de migrantes representa somente uma quota minoritária do 
fenômeno (estimada em torno de 3% da população mundial). Além disso, 
deve-se ressaltar que quem migra não são propriamente os últimos, quer 
dizer, os que não conseguiriam enfrentar os custos dos seus deslocamentos, 
mas, em geral, são os jovens, às vezes, até bem ricos; isto é, o capital humano 
e os recursos intelectuais e profissionais de um dado país que vão à procura 
não só de melhoramento da própria qualidade de vida, mas também de 
maiores oportunidades de realização de si mesmos e dos próprios projetos.

E, contudo, mesmo sendo um efeito perverso, provocado pelas 
desigualdades de oportunidades, pelas guerras e, mais geralmente, pelos 
desequilíbrios sociais que seguem os processos de globalização, esse último 
tipo de migração, diferentemente das riquezas e dos capitais, é submetido 
a rígidos controles, proibições, bloqueios. O fenômeno das migrações dos 
países menos desenvolvidos impõe, por isso, uma reflexão principalmente 
sobre os “direitos” e sobre as efetivas “capacidades de proteção” deles, a partir 
do momento em que o debate sobre a acolhida dos migrantes e sobre os 
processos de identificação está ocorrendo num clima de crise de valores e 
de perda de orientação.

A amplitude do fenômeno que depende dos atuais processos migratórios 
coloca em risco, de fato, a defesa da dignidade humana e do efetivo gozo 
dos direitos fundamentais do homem. A estrutura sobre a qual se baseiam 



Um mapa para cosmópolis  |  43

os Estados modernos acaba, em razão de sua complexidade e defesa, por 
se colocar como fator de oposição à realização dos direitos humanos. 
Também se deve notar a diferença que existe entre os direitos do cidadão 
(“excludentes”, porque baseados na diferença entre cidadão e estrangeiro) 
e os direitos do homem, que são excludentes, porque orientados para a 
realização de uma sociedade de oportunidades iguais.

O eixo “nós-cêntrico”, construído ao redor da dialética do “nós-outros” 
e do “amigo/inimigo”, infelizmente responde ainda hoje a uma estratégia 
baseada na marginalização e, em certos casos, na eliminação do diferente, 
ou sob o egocêntrico pretexto de sujeitá-lo/reduzi-lo à própria imagem 
e semelhança. A condição que se pretende, em resposta a uma pretensa 
integração dos migrantes, baseia-se, ainda hoje (e talvez mais que nunca), na 
pretensa pureza identificadora, imutável, fechada, impermeável, artificiosa, 
construída sobre a ideologia dualista/antitética do “eu/nós” contra o “tu-vós”, 
não levando em consideração que, em um momento histórico, caracterizado 
pelas pluralidades (técnicas, culturais, religiosas), também as identidades são 
destinadas, inevitavelmente, a evoluir, reciprocamente, graças às diferenças 
de que são portadoras. É, pois, chegado o momento no qual é necessário 
se colocar em uma ótica nova, em que se reconheça não só o respeito pela 
diversidade, mas também o dever de diversificar as aproximações em que 
ela é estudada.

O direito de migrar foi reconhecido pela Declaração dos Direitos 
Humanos, com base na qual se afirmou, no artigo 13, a liberdade de 
movimento de todos os indivíduos, e depois foi repensada, diversas vezes, 
nas Convenções Internacionais. 

Assim como a abelha migratória, também o migrante tem o direito 
de procurar mundos diferentes do seu. O fato de se tornar parte de um 
número crescente de pessoas leva a relativizar o próprio mundo cultural, 
constatando-se que existem culturas diferentes, e que a própria é uma  
entre tantas.

As migrações levam, por isso, a se perguntar que tipo de sociedade 
estamos construindo e, ao mesmo tempo, levam a projetar uma “cidade” 
na qual se ampliem os espaços de pertença e de participação e se restrinjam 
os de marginalização e de exclusão. Isso tudo exige reformular as políticas 



44  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

de acolhida com um plano de solidariedade harmonizada, para gerir o 
fenômeno com escolhas preventivas e com instrumentos institucionais e 
educativos que permitam a todos os “migrantes” do planeta projetar um 
futuro sustentável.

A quem compete esse trabalho?
Os sistemas escolástico-formativos podem oferecer soluções eficazes?

Para responder a essas perguntas, é necessário “mudar a mentalidade”, 
afirma A. Maalouf (2007, p. 44), considerando o migrante como “partner”, 
na solução dos problemas sociais de um país, mais que um “problema”.  
E sobre o assunto, ele deixa as seguintes mensagens:

•    Aos imigrantes: “Quanto mais vos empenhais na cultura do país que 
vos recebeu, tanto mais podereis impregná-la com a vossa”;

•    e aos autóctones: “Quanto mais um emigrado sentir respeitada sua 
própria cultura de origem, tanto mais se abrirá à cultura do país que 
o acolheu”.

Portanto, uma espécie de contrato moral, no qual

•    a cultura do país de acolhida deveria indicar com precisão que coisa 
fazer da bagagem mínima à qual toda pessoa deveria aderir, e que 
coisa se deve legitimamente contestar, recusar;

•    enquanto da parte dos migrantes dever-se-ia pedir que componentes 
da própria cultura de origem merecessem ser transmitidos ao país de 
adoção como fator de enriquecimento e quais, ao contrário, deveriam 
ser deixados no “guarda-roupa”.

Para o autor, a palavra-chave está no relacionamento de reciprocidade: 
se o país cuja língua eu estudo não respeita a minha, deixa de ser um gesto 
de abertura falar sua língua. Torna-se também um ato de vassalagem e de 
submissão. Ao contrário, se aceito o meu país de adoção, se o considero 
como meu, se sinto que ele faz parte de mim e que eu faço parte dele, 
e me comporto de acordo com isso, então, tenho o direito de criticá-lo. 



Um mapa para cosmópolis  |  45

Paralelamente, se esse país me respeita, se reconhece minha contribuição, se 
me leva em consideração, com minhas peculiaridades, como parte integrante 
dele, então tem o direito de refutar certos aspectos da minha cultura que 
poderiam ser incompatíveis com seu modo de vida e o com espírito de suas 
instituições (MAALOUF, 2007, p. 45).

Desafio

[O migrante] se encontra separado, combatido, condenado a 
atraiçoar tanto a própria nação de origem quanto o país de adoção 
[....] se o partir quiser dizer que algumas coisas foram recusadas 
– a repressão, a insegurança, a pobreza, a falta de horizontes. 
Tal recusa é acompanhada de um senso de culpa: reprova-se de 
ter abandonado tantas lembranças agradáveis [...], até mesmo os 
sentimentos que se tem em relação ao país de adoção são ambíguos, 
para lá foi porque se espera uma vida melhor, mas essa expectativa 
está carregada de apreensão, diante do desconhecido; temem ser 
recusados, humilhados, todo comportamento que denota ironia, 
desprezo ou dó [...] por isso, o primeiro reflexo é o de deixar passar 
despercebida a própria diferença; a tentação inicial é de imitar os 
autóctones (MAALOUF, 2007, p. 41).

2.4 Fraude étnica

O que é a identidade étnica?
Que sentido existe em falar de identidade étnica num contexto de 

globalização homologável?

De acordo com M. Kilani (2001, p. 9s.), em torno de termos de uso 
corrente como nação-nacionalidade-nacionalismo, comunidade, identidade-
identificação, integração, migrantes-migrações, cidadania, direitos humanos, 
etnia-etnicidade, pureza étnica, raça-racismo-neorracismo, cultura, diferenças 
culturais, muticulturalismo, língua nacional e línguas regionais reina a maior 
confusão, por causa de seu caráter marcadamente ideológico. São termos, 



46  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

artefatos, relacionados ideologicamente, construtos sociais arbitrários, 
convencionais, como poderosos instrumentos a serviço da manipulação 
ideológica. 

Contudo, permanecem como termos que, no uso comum que deles se 
faz, impõem-se para descrever realidades indiscutíveis e inconfundíveis, em 
nome de uma presumida identidade coletiva dentro da ordem natural. Desse 
modo, conclui o autor, acaba-se por ocultar os jogos do poder, os interesses 
econômicos e os conflitos sociais subentendidos em tais termos. A ideologia 
que interpreta o mundo em termos de divisões étnicas e que traça os confins 
entre nós e os outros põe em relevo a repulsa ao cruzamento e, naturalmente, 
esconde a recusa à igualdade e, portanto, também a universalidade dos 
direitos.

As etnias são o resultado de processos de aculturação queridos ou 
favorecidos por externos, ou pelos mesmos grupos que brigam pelo 
acesso a determinados recursos materiais e simbólicos. Nesse contexto, 
termos como etnia e etnicidade constituem verdadeiras e próprias “jaulas”, 
construções simbólicas produzidas por circunstâncias históricas e políticas 
e determinadas por “congelamentos” estáticos, imutáveis.

E se a etnicidade – diz ainda o autor – é uma intervenção, também é 
o conceito mesmo de cultura, de categoria com o qual, frequentemente, se 
identifica o conteúdo da etnicidade. A prova vem do fato que, enquanto era 
garantida a supremacia do Ocidente, não existiam guerras entre as culturas, 
ao passo que hoje as culturas se encaminham para suplantar os Estados, 
constituindo-se como instrumentos de afirmação de identidade, como 
expressão das disparidades entre diversas áreas da civilização, servindo para 
separar “nós” dos “outros”, para organizar as diferenças entre os diversos 
grupos sociais.

As noções de etnia/etnicidade e outras a elas relacionadas, de fato, são 
construções culturais, mediante as quais um grupo produz uma definição de 
si e do outro coletivo, determinando “fronteiras” por meio da autoatribuição 
de uma homogeneidade interna e, contemporaneamente, de uma diferença, 
a respeito do diferente de si. Esse ser das culturas, uma espécie de containers 
fechados nos quais estariam colocadas as tradições autênticas de uma 
comunidade, de um povo, de uma etnia ou de uma nação leva, ao mesmo 



Um mapa para cosmópolis  |  47

tempo, a negar a realidade segundo a qual todas as culturas são, pelo 
contrário, o produto de interações, de trocas, de influxos provenientes de 
“outro lugar”, nunca nascem “puras”.

A antropologia cultural, por sua vez, trouxe à luz o fato de que os 
grupos humanos têm a tendência para elaborar definições positivas a 
respeito de si mesmo, enquanto que, para distinguir-se, produzem definições 
negativas a respeito do outro. Por isso, visto que, ao confrontarmo-
nos com outras culturas/tradições, estamos “naturalmente” inclinados a 
demonstrar a superioridade de nossa raça/cultura/civilidade/religião através 
de mecanismos de segregação e/ou de exclusão, destinados a salvaguardá-las. 
Tudo isso leva à construção do estereótipo.

Em última análise, o conceito de etnia revela-se cheio de significação, 
que apresenta seu natural etnocentrismo, a partir do momento em que serve 
para estabelecer os grupos ficticiamente dotados de uma irredutível pureza 
identificadora exclusiva/excludente. Substancialmente, é uma categoria 
construída, um modelo cognitivo de percepção e de classificação, que recorre 
a elementos de identificação, com a finalidade de construir fronteiras/confins 
que funcionem como barreiras semânticas entre os grupos.

A etnicidade, por isso mesmo, é normalmente combinada com a parte 
da humanidade que são os “outros”. Subentende-se por “outros” os que 
não fazem parte da nossa sociedade/cultura dominante, isto é, os que são 
identificados por um significado imperfeito, ao qual falta alguma coisa que 
os faz serem percebidos por quem tem ou teve o poder de definir os “outros” 
(com particular referência aos colonialismos de diversas entidades) como 
diferentes, imigrantes, marginalizados, culturalmente atrasados..., em uma 
palavra, ... étnicos!

Desafio

Na realidade, étnicos somos todos nós, do momento mesmo em que 
cada um de nós é um outro, um diferente, em relação a seis bilhões 
de Outros.



48  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

2.5 Estigma étnico e construção do “estrangeiro”

O estigma étnico aparece quando se leva em conta que a identidade do 
“estrangeiro em si” coincide tout court com a identidade social da etnia, da 
cultura, da religião de pertença. Ativa-se, assim, um processo de etiquetagem 
que se “marmoriza” no estereótipo construído para aquele dado grupo. 
Enquanto tal, vem a ser a grade de leitura e/ou das expectativas através das 
quais se interpreta o comportamento de cada um individualmente, uma vez 
que este está agregado a um grupo específico.

Estigmatizar os “diversos” e suas “diversidades”, cristalizando alguns 
de seus caracteres que aparecem depois na verificação do estereótipo, é uma 
operação prejudicial, provocada pelo fato de que:

•    no nível individual, significa criar um efeito efetivo, enquanto, ao 
construir o estereótipo, o comportamento do “diverso” se torna 
previsível;

•    no nível social, admite estabelecer as fronteiras entre “nós” e “eles”, 
de modo a justificar a segregação;

•    e, no nível da prática da cidadania, leva a efetuar uma “limpeza 
étnica”, marcando, com disposições apropriadas, os estereótipos 
ligados aos processos étnicos, culturais e religiosos.

Na realidade, em um contexto de alta mobilidade humana, as iden-
tidades dos “diferentes” (estrangeiros, migrantes, etc.) não podem ser 
consideradas tout court estereotipadas e não modificáveis, enquanto que, 
nos processos de mobilização/migração, experimentam-se, por sua própria 
natureza, sincretismos e transformações culturais que unem elementos da 
cultura de pertença aos de culturas com os quais, quase sempre, se entra em 
confronto, indo ao encontro de inovações e aquisições tais que modifiquem 
as identidades originais, levando para frente, assim, processos de hibridação/
mestiçagem.

A etiquetagem na base do preconceito étnico-cultural-religioso pode, 
por isso, bloquear esse processo inovador, no caso de o “diverso” sentir 
ameaçada sua própria identidade e/ou reprimida a própria cultura diferente 



Um mapa para cosmópolis  |  49

daquela que é dominante e/ou lhe sejam impostos processos de homologação/
assimilação. Chega-se, assim, a gerar o processo de “autoguetização”, que 
transforma as multietnicidades em uma série de gaiolas etnicamente 
fechadas, de cujo sentido interno tomam força os impulsos fundamentalistas 
destinados a provocar/veicular fenômenos de radicalização e de cristalização 
das “diferenças”, tanto nas políticas estatais quanto no substrato mental  
dos cidadãos. 

Tudo isso ajuda o jogo de uma estereotipia da identidade, a ponto de 
segregar/bloquear as pessoas dentro de suas conchas, em ambientes étnicos 
culturais e religiosos fechados, impermeáveis ao exterior. Nisso reaparece 
também o processo de construção do “estrangeiro”, que, de acordo com  
E. Colombo (2002, p. 22 et seq.),

•    é exatamente o nosso contrário, portanto, deve ser interpretado 
como “inversão”; isto acarreta o argumento de que “nós” somos a 
normalidade, a “medida das coisas”, o umbigo do mundo, o ponto 
de referência certo e inapelável, com o qual todos os “outros” devem 
concordar;

•    é interpretado como “defeito”, no sentido de que ao estrangeiro falta 
alguma coisa que, ao contrário, “nós” temos;

•    é interpretado de acordo com a lógica do portador de anomalias 
(físicas, características, sociais, culturais, etc.), de excessos ou, seja 
como for, de “diferenças” referentes àquilo que “nós” estabelecemos 
como norma;

•    tem a pretensão de ir viver fora da própria terra para chegar a “nós”, 
ameaçando, assim, de perto, o equilíbrio sobre o qual se baseia 
nosso modo quieto de viver e/ou o eixo cultural sobre o qual nos 
acomodamos acriticamente. 

Como tal, a presença entre “nós” do estrangeiro é geralmente inter-
pretada como um “risco”, visto que sua “diversidade” não combina com 
a “nossa”, desestabiliza nossas certezas, torna-se um perigo que ameaça/
desestrutura o equilíbrio de nosso mundo, de nossa vida, de nossa “crença”, 
de nossa incontestável supremacia. Daí segue que é necessário, o mais rápido 
possível, correr para os abrigos, defender-se, fechar-se/entrincheirar-se, 
levantar “muros” que impeçam a diversidade de ultrapassar, de contaminar 
nossa “pureza”.



50  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Resumindo: o estrangeiro, principalmente quando encapsulado 
na etiqueta de migrante, gera sempre medo, suspeita, hostilidade, visto 
ser um objeto de desestabilização do nosso quieto modo de viver, que 
produz contaminação e traz consequências de hibridismo. O mesmo 
processo de desterritorialização e a consequente contaminação dos “espaços 
transnacionais” são considerados uma ameaça, no que diz respeito à coesão 
das culturas, visto que desintegram as categorias sobre as quais repousam as 
pacíficas regulamentações locais.

A alavanca do câmbio, ao contrário, está em posições diametralmente 
opostas. Partindo do princípio de que cada um de nós é estranho ao outro, 
segue-se que cada um de nós é chamado a tornar-se peregrino, “migrante”, 
a pôr-se em viagem em direção a um novo espaço comum, “transicional”, 
onde cada um, exatamente a partir das diferenças individuais, possa realizar 
o próprio papel de protagonista, para enriquecer a si mesmo, aos outros e 
ao contexto circunstante.

Para chegar a esses níveis é necessário atrelar-se ao diálogo, à mediação 
e à contínua renegociação de tempos vividos e de significados.

Desafio

No outro e no diferente podemos, de alguma maneira, encontrar 
a nós mesmos.

Sempre mais premente que nunca é, hoje, o dever de reconhecer no 
outro e no diferente o que há de comum.

No nosso mundo cada vez menor, encontram-se culturas e religiões, 
usos e sistemas de valores profundamente diferentes: seria uma ilusão 
pensar que nossa convivência no planeta possa ser regulamentada 
por um sistema de puros valores econômicos, por uma espécie de 
religião econômica planetária [...].

Trata-se de manter sob controle os próprios preconceitos pessoais, a 
esfera egocêntrica dos impulsos e dos interesses privados, de modo 
que o outro não se torne ou não fique invisível (GADAMER, 
1991, p. 21). 



Um mapa para cosmópolis  |  51

2.6 Preconceito – estereótipo – discriminação – racismo1

Quando o jogo está difícil e tudo é filtrado/observado com os óculos dos 
preconceitos, chega o momento em que a sociedade ativa toda uma sequência 
de reações que, ricocheteando cada vez mais baixo, vão produzir o racismo.

Este último, por sua vez, hoje, apresenta um papel menos visível no 
plano da agressividade conclamada e se torna sempre mais um problema de 
caráter relacional sociocultural. Enquanto se colocam no pregão algumas 
expressões manifestamente racistas, de fato, elas continuam como fórmulas 
que consideram “aceitáveis” os mesmos preconceitos de sempre. Não basta 
destruir e tornar ilegais os atos discriminatórios e abertamente ofensivos, 
quando os pensamentos, os comportamentos não são trocados/destruídos/
revistos.

Se é verdade que não se deve baixar a guarda nos confrontos das formas 
de racismo aprovado e violento, atualmente, deve-se aprender a limpar o 
racismo onde ele se esconde, isto é, nos discursos “desracionalizantes”, nas 
formas dissimuladas da linguagem, da cultura e da política, se se pretende 
chegar a realizar concretamente as “oportunidades iguais” para todos, sem 
discriminação e desigualdades. É necessário destruir o estereótipo próprio do 
racismo: isto não é relegável simplesmente ao interior de uma patologia social 
delimitada por formas de violência desencadeada por grupos minoritários 
ideologicamente formados e conhecidos; existe um racismo escondido e 
camuflado por formas de tolerância cotidiana, capilarmente difundidas no 
tecido social, que dão suporte a preconceitos e a estereótipos culturais de que 
está cheio o imaginário coletivo.

Em outras palavras, hoje o racismo é essencialmente um problema de 
tipo antropológico e cultural, não só ideológico. Portanto, é urgente começar 
a desmascarar as formas ambíguas de quem se esconde por trás de aparentes 
discursos antirracistas, mas que, no fundo, dá cobertura à manutenção do 
status quo, das paliçadas mentais e dos comportamentos discriminatórios  
de sempre.

1 Estes títulos foram tirados, e reelaborados, de uma publicação que, embora datada, apresenta ainda 
pontos para uma reflexão: PIERONI, V. Non solo noi: ricerca-sperimentazione sul razzismo. Bologna: 
EMI, 1997, p. 27-37.



52  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Por outro lado, preparar-se para descobrir metáforas negativas, 
ambiguidades, subentendidos, omissões, linguagem e palavras ofensivas, 
grafites insultantes, códigos que escondem comportamentos discriminatórios, 
pois oposições retóricas sobre o racismo não esgotam o empenho para 
colocar premissas positivas na luta contra as manifestações mascaradas, sob 
as quais se escondem essas formas. 

Preconceito, P. Scilligo (2008, p. 807-808) assim o definiu:

Uma imagem mental com conotações afetivas de sinal negativo a respeito 
de um grupo ou de uma pessoa externa, baseado nos estereótipos ou 
imagens que cada um faz, na própria cabeça, de pessoas e grupos. Dos 
preconceitos podem derivar modos de agir particulares, não desejados, 
nas pessoas e grupos; a estes modos de agir se dá o nome de discriminações. 
Quando os preconceitos não refletem nem a capacidade e os méritos 
individuais, nem os comportamentos de pessoas ou grupos específicos, 
então deságuam em atividades discriminatórias que negam aos grupos 
e às pessoas, a igualdade de tratamento e se tornam instrumento de 
incompreensão, de divisão e de conflito.

O processo verifica-se nestes termos: o juízo formulado sobre um 
“outro diferente de si” tende a evitar que se faça uma verificação entre um 
dado elaborado subjetivamente e outro, objetivamente. Isso porque na 
base existe a convicção de que o próprio ponto de observação/percepção da 
realidade seja entendido como o único possível; convicção que, por sua vez, 
baseia-se quer na preguiça mental para “olhar além”, quer na obstinação de 
uma mente que acredita estar sediada no verdadeiro e no justo, de tal modo 
que a aproximação à “diversidade”, sob qualquer vestimenta de “alteridade” 
que se manifesta, resulta pesadamente viciada/sinalizada por preconceitos 
ideológicos. Como tal, o preconceito é o primeiro da fila de uma série de 
comportamentos que levam à recusa do “outro”.

Quando, então, a contraposição “eu-outro” é elaborada na dupla 
dimensão de uma identidade construída sobre o tal we-group, que representa 
o universo da segurança e das certezas, eis que, no impacto com a incógnita 
causada pela presença do “outro”, o sistema dos preconceitos e da construção 



Um mapa para cosmópolis  |  53

de estereótipos se ativa, colocando em movimento um contra o outro, 
o we-group e o out-group, os quais, na maioria das vezes, se degeneram 
em processos de discriminação, recusa, negação ao “outro” do direito de 
existir. Sendo assim, qualquer preconceito funciona de modo mascarado, 
em função do próprio afastamento. Por exemplo, é fácil fazer a defesa dos 
migrantes, rotulando os outros de racismo, e, ao mesmo tempo, manifestar 
um preconceito, dissimulando comportamento discriminatório entre os 
sexos, entre norte e sul, entre meridionais e setentrionais. Em todos esses 
casos, dificilmente se fica imune à pressão desconhecida do pensamento 
preconceituoso.

Vários são os autores que, já a partir da segunda metade do século 
passado, interessaram-se pelo processo de formação do preconceito.  
D. Krech et al. (apud ARTO, 1991, p. 307), por exemplo, destacaram no 
preconceito quatro elementos essenciais:

•    é um comportamento desfavorável a um sujeito;
•    tem a tendência a ser altamente estereotipado;
•    apresenta-se sobrecarregado de intensa emoção;
•    não é susceptível a mudanças, diante de informações contraditórias.

Por trás da carência cognitiva, esconde-se, por isso, certa atitude de 
não querer ir além do “já conhecido”, a não querer verificar/aprofundar/
colocar em discussão as certezas consolidadas. Dessa maneira, o preconceito 
pode ser visto como um componente essencial do modo como as pessoas 
“calibram” seu próprio relacionamento com os outros. Como tal, reentra 
no nosso conjunto de ideias, no nosso tipo de visão da realidade; pertence à 
categoria das coisas óbvias que, porém, extravasam de uma avaliação objetiva 
da realidade. É um costume graças ao qual se colocam em movimento 
mecanismos inconscientes de adormecimento e repressão da razão. Como 
consequência poderá ocorrer que quem tem preconceitos radicais não 
mude de opinião, nem mesmo diante do surgimento de provas evidentes 
em contrário.

Uma contribuição respeitável sobre o modo como se formam os 
preconceitos vem até mesmo de alguns estudiosos da escola de Frankfurt 
(em particular, Adorno e colaboradores) (ADORNO, 1973), os quais os 



54  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

consideram estreitamente ligados a um tipo de “personalidade autoritária”, 
caracterizada por

•    rápida adesão aos valores convencionais;
•    submissão irracional às autoridades;
•    agressão contra quem viola os valores preestabelecidos.
•    identificação com os poderosos;
•    tendência a projetar sobre os outros as pulsões inconscientes.

Na prática, os fatores que favorecem o preconceito estão voltados, 
essencialmente, para uma personalidade reprimida, inibida, com fortes 
tensões a descarregar no exterior as próprias negatividades. Mas se as bases 
do preconceito forem individualizadas em mecanismos psicológicos internos 
à personalidade do outro, outros fatores, de natureza mais propriamente 
social, concorrem para determinar esse comportamento, tais como a 
educação, muito ligada ao processo primário e secundário de socialização; 
as competições entre grupos sociais; o conformismo acrítico; os processos 
de discriminação, as ideologias, os persuasores ocultos filtrados pela mídia.

O objeto do preconceito, de fato, pode ser representado por uma 
ampla gama de “diferenças” físicas (cor da pele, sexo, idade, etc.) ou 
ligadas ao sistema sociocultural de pertença (diferenças étnicas, culturais, 
religiosas, profissionais, de estado social). Ao mesmo tempo, o fenômeno 
do preconceito pode ter extensões diversas: em nível internacional (países 
ricos e pobres, norte e sul), nacional, local (os chamados nacionalismos, 
bairrismos); além disso, interessa a cada indivíduo como aos grupos. Em 
todos esses casos, o objeto da discriminação será sempre o “outro”, enquanto 
portador de “diversidade” em relação à centricidade do we-group.

Estereótipo. O mecanismo social de perpetuação do preconceito é o 
estereótipo. Quando encontramos uma pessoa diferente (por etnia, cultura, 
religião, etc.), vem logo à mente a imagem do protótipo individualizado no 
grupo de pertença. Uma vez que essa imagem é automaticamente associada 
à categoria de referência, considera-se que tal pessoa possui parte ou 
grande parte das características típicas do grupo de pertença, apresentando 
distorções sobre a percepção e a avaliação de sua personalidade.



Um mapa para cosmópolis  |  55

O estereótipo é um esquema abstrato, construído por meio de palavras 
e imagens emprestadas do contexto sociocultural, o qual, por sua vez, pode 
produzir ideias e crenças manifestadas pela repetição no encontro com os 
outros. É a imagem sintética que medeia a relação com a realidade. Nós, 
realmente, só percebemos o que nossa cultura já preparou para nós. É 
próprio do estereótipo simplificar a realidade social, enquanto, sendo uma 
forma de generalização, tende a distinguir um grupo com base em alguns 
pontos característicos e designar todos os indivíduos que dele fazem parte 
através desses elementos. Os estereótipos, além disso, não são somente 
imagens, mas também crenças que, por sua vez, traduzem ou orientam as 
ações, enquanto esquemas pré-fabricados e, sempre fiéis a si mesmos, que 
agem por meio de mecanismos que se fazem de filtro ao integrar e/ou excluir 
a realidade circunstante.

O estereótipo, por isso, faz parte da representação mental de uma 
realidade totalmente generalizada, que está baseada numa organização de 
conhecimentos muito superficiais e arbitrários. 

Além disso, o constituir-se de estereótipos referentes a fenômenos 
particulares ou a sujeitos sociais entra numa dinâmica cada vez mais 
frequente na vida moderna, graças, sobretudo, ao papel da mídia, que age 
tanto como instigadora quanto como amplificadora da estereotipia social, 
dando-lhe, ao mesmo tempo, ratificação e difusão.

A estereotipia, de fato, encontra terreno fértil no complexo das 
características muito acentuadas e visíveis, como a cor da pele, a aparência, 
o nome, o sexo, a idade, o modo de falar, comportamentos típicos, ritos e 
tradições, todos os elementos que, uma vez introduzidos nos canais dos mass 
media, encontram imediatamente um grande espaço de difusão na “praça” 
do imaginário coletivo.

Frequentemente ocorre de os processos comunicativos entre sujeitos de 
diferentes proveniências sociais, culturais, étnicas serem preconceituosamente 
orientados por estereótipos que servem para definir melhor o próprio 
autocentrismo: “parece indiano”, “fuma como um turco”, “trabalha como 
um negro”… Esses estereótipos, em geral, filtram por via emotiva e, 
exatamente por isso, influenciam os processos cognitivos mais do que se 
pode acreditar. De fato, constituem o húmus negativo contra todo tipo 



56  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

de diversidade sobre a qual cresce e da qual se alimenta o racismo latente/
servil, pronto para demonstrar as próprias razões, toda vez que se verifica 
uma combinação favorável.

H. Tajfel (1969, p. 79-97) define o preconceito como uma imagem 
mental com conotações afetivas de cunho negativo contra um grupo 
externo, e o estereótipo como o aspecto cognitivo dessa imagem. Na prática, 
quando falamos, usamos conceitos, que são o produto de uma atividade de 
categorização. Essa operação cognitiva descreve o que percebemos não nas 
suas infinitas e pontuais facetas, mas o realiza por meio de blocos lógicos, por 
categorias lógicas que encerram um conjunto o mais homogêneo possível 
de objetos ou acontecimentos.

A esse respeito, G. Kaniza et al. (1983, p. 348) observaram que:

Foi demonstrado que, quando agrupamos numa única categoria pessoas 
ou acontecimentos sociais, somos levados a acenar à semelhança dos 
membros da mesma categoria e que, vice-versa, quando estes elementos 
pertencem a duas categorias sociais diversas, somos levados a acentuar 
sua diferença. Quando a sinergia entre essas duas categorias é elevada, 
dá-se o substanciar-se de um juízo estereotipado de sinal negativo, que 
investe o diferente. Por exemplo: se a categoria estrangeiro está unida à 
de um sujeito que, acriticamente, julgamos como desprezível, eis que 
se juntam automaticamente duas atitudes dogmáticas de cuja união se 
formam blocos lógicos que levam à oposição.

Portanto, a categorização social consiste numa obra de desmembramento 
e de simplificação da realidade, colocada em ato da parte de quem percebe, 
com o escopo de dar-lhe uma ordem e uma organização, de tal modo a 
torná-la desfrutável. Em resposta, encontrar o outro, sobretudo quando este 
é acentuadamente diferente de nós, significa aceitar o risco da “precariedade” 
de nossas certezas e o tipo relativo da mudança em nosso modo de pensar 
e de ser. E é exatamente isso que dá medo e que leva a construir aquelas 
barreiras/paliçadas mentais que têm a função de agir em sentido defensivo, 
a respeito da exigência/evidência de dever mudar, antes de outras coisas,  
a si mesmo.



Um mapa para cosmópolis  |  57

Discriminação. A discriminação é, geralmente, associada aos processos 
de diferenciação. Por isso, podemos individualizá-la, particularmente, no 
interior das relações de desigualdade, mas com uma prerrogativa muito 
peculiar: distingue-se deles, para definir “espacialmente” o racismo, do qual 
uma das manifestações mais evidentes é o apartheid. 

Diferentemente da segregação, a discriminação aceita o grupo racial, 
mas o faz com tendência a inferiorizá-lo. Como tal, torna-se instrumento de 
reivindicações sociais, de conflitos, de fenômenos de mobilidade ascendente 
ou descendente. Sob esse ponto de vista, a discriminação pode ser definida 
como a fronteira que marca a distância com a diferença. Esta, de fato, funciona 
exaltando qualquer tipo de diferença em nível individual ou cotejado dentro 
de um determinado grupo (étnico, social, racial, etc.), conferindo-lhe um 
significado de exclusão.

Existe, por isso, um círculo vicioso entre preconceito e discriminação: 
se o preconceito é uma “imagem” que o indivíduo (ou o grupo) faz a 
respeito de si mesmo (autoestereótipo) e dos outros (heteroestereótipo), 
a discriminação é o comportamento prático, mediante o qual se manifesta 
o preconceito. Quando uma parte acha conveniente estabelecer uma 
discriminação nos confrontos da outra, cria-se uma imagem desta outra, 
que justifica, preventivamente, o processo discriminatório.

A esse propósito, Scilligo (1991, p. 106) afirma que:

[...] dos estereótipos e dos preconceitos podem derivar modos particulares 
de agir contra pessoas ou grupos. A tais modos de agir se pode dar o 
nome de discriminações. Os problemas aparecem quando os estereótipos 
e os preconceitos se traduzem em discriminações que não refletem nem a 
capacidade e os méritos individuais, nem os comportamentos de pessoas 
ou grupos específicos, e desembocam em ações que as pessoas não 
desejam, porque são de natureza predominantemente negativa. Nesse 
sentido, são definidas atividades discriminatórias, pois negam aos grupos 
e às pessoas a paridade de tratamento que elas poderiam desejar; tomados 
neste sentido, os estereótipos, os preconceitos e as discriminações 
tornam-se instrumentos de incompreensão, de divisão e de conflito.

De qualquer gênero que sejam as diferenças sociais ou culturais 
implícitas, sobre as quais se baseia a discriminação, acontece, às vezes,  



58  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

de elas coincidirem com as diferenças claramente visíveis no aspecto físico: 
cor da pele, tipo de cabelo, aparência.

Estas diferenças físicas constituem um símbolo cômodo e facilmente 
reconhecível das diferenças sociais e culturais, que, apesar de implícitas, 
são as que realmente contam. Deste modo, a raça e não a cultura, as 
crenças ou o interesse econômico vêm a ser considerados como fator 
discriminatório (BATTIE, 1978, p. 375).

A pirâmide racista. Do quadro do conjunto ligado à formação dos 
preconceitos, dos estereótipos, das discriminações, é possível fazer confluir 
o todo para algumas dimensões de fundo da personalidade racista:

•    subsistem no indivíduo atitudes/comportamentos negativos que 
podem ser definidos como “emergentes” enquanto se manifestam 
e vêm à tona através de reações de recusa nos confrontos com o 
“outro” e com a “diversidade”, visivelmente invocadas, às vezes, 
como “explosivas”;

•    mas existem, também, outras formas de negatividade que, habitual-
mente, não são vistas como formas manifestas de recusa do “outro” 
e que, contudo, permanecem sedimentadas dentro do indivíduo, 
no “estado submerso/latente”, mas que emergem pontualmente 
à superfície, todas as vezes que se confrontam/defrontam com o 
“outro-portador de diversidade” (considerando que não sou racista).

Isso leva a reconhecer o racismo por meio da imagem de um sistema 
piramidal, subdivido entre:

•    uma parte “emergente”, representada pelas atitudes/comportamentos 
“que se veem”, geralmente ligados a fenômenos de apartheid, 
de intolerância, de agressão, de discriminação e que, em geral, 
representam somente a ponta do iceberg do fenômeno;

•    e uma parte “submersa”, constituída pelas atitudes que fazem 
de tudo para se mascarar e/ou das quais ainda não se tem plena 
consciência, mas que, geralmente, estão dentro de nós, em estado 



Um mapa para cosmópolis  |  59

latente, camuflando-se sob diversas formas; portanto, estereótipos, 
preconceitos, conformismo, we-group, negação do “outro” e de  
sua “diversidade”.

Mas são exatamente as formas de “racismo que não se vê” que devem 
ser mais temidas, porquanto são as mais comuns/difusas entre as pessoas e, 
ao mesmo tempo, mais toleradas pela opinião pública, visto que são tidas 
como diminuídas no impacto com a diversidade.

E efetivamente, quanto mais a personalidade de um indivíduo estiver 
baseada na recusa da diversidade, da intolerância, da incapacidade de 
se colocar no lugar do “outro”, na obstinação em acreditar que possui o 
monopólio da verdade, permanecendo rigidamente ancorada nos próprios 
preconceitos, tanto mais ela será levada a fazer emergir o “racismo submerso”, 
dissimulado, camuflado, cujas características dominantes são:

•    frequente recurso à projeção: as características de si recusadas  
(“eu negado”), por sua vez, são projetadas para o exterior, contra o 
“outro diferente”; operação que, enquanto, por um lado, evita colocar 
em crise a própria imagem, por outro, compensa as seguranças do 
eu, evitando qualquer forma de introspecção e de autoanálise;

•    tendência à repressão: sempre com a finalidade de salvaguardar sua 
própria imagem, a parte do “si” não aceita é reprimida, deslocada,  
a fim de evitar confrontar-se com a própria consciência crítica;

•    conformismo: neste processo, sente-se fortemente a necessidade 
de aderir aos valores e/ou às pressões provenientes da ideologia 
dominante do we-group;

•    atitude de discriminação: caracterizada por manifestar forte tendência 
a ler a realidade essencialmente em chave de dualismos/polarizações 
extremas (bom/mau, certo/errado, branco/preto, etc.).

Neste ponto, a coisa mais difícil está em aceitar “honestamente” 
que ninguém pode se considerar totalmente imune a tais impulsos. 
Num ponto mais ou menos aceito, somos um pouco levados a projetar, 
a discriminar, a ter preconceitos, a pensar por estereótipos, a descarregar 



60  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

sobre o “diferente” as próprias negatividades, no momento em que nos 
confrontamos, cotidianamente, com a “diversidade do outro”.

Desafio

Antes ou depois é necessário chegar a reconhecer que cada um de 
nós é também um “racista” em potencial.

2.7 Miscigenação/hibridação (e entornos)

Os meios de comunicação de massa, a difusão do turismo nos países 
exóticos e/ou a procura de “um lugar ao sol”, a globalização das vendas 
de bens e produtos provenientes de todas as direções do “outro lugar”, 
unidos aos processos migratórios, levaram à convivência no mesmo espaço-
tempo, em comunidades e mercados pertencentes a culturas diferentes e, 
contextualmente, ao uso/consumo de estilos de vida, costumes, crenças, 
religiões, culturas, artes, expressões e representações estéticas as mais 
variadas. Essa dinâmica de troca deve ser interpretada como uma situação na 
qual fenômenos, tais como a hibridação e a mestiçagem, não só são possíveis, 
mas são já inevitáveis.

Para melhor compreender o fenômeno, é necessário partir da noção 
de “espaço transicional”, isto é, um espaço (não necessariamente físico ou 
geográfico) que faz lembrar a metáfora da “terra de ninguém”, em cujo 
interior entram dinamicamente em contato indivíduos pertencentes às 
mais diversas sociedades e culturas. Não obstante as diversidades que os/
as caracterizam, é possível que em tal espaço se ativem relacionamentos  
e processos de troca, permitindo que valores diferenciados se encontrem e, 
se for o caso, sejam compartilhados. O que provém daí é uma espécie de 
“mosaico cultural”, formado não simplesmente pela soma das partes, mas 
principalmente por elementos de contaminação que, entrelaçando-se e 
reelaborando-se, dão vida a um cenário totalmente novo e original. Tudo isso 
se pode realizar no momento em que os “ocupantes” desse espaço adquiram/
tornem próprios, um pouco de cada vez, os elementos de outras culturas,  



Um mapa para cosmópolis  |  61

a ponto que não se reconhecerem e/ou não fazerem referência somente a  
uma matriz cultural originária (SANTOS FERMINO, 2008, p. 22).

Por sua vez, a travessia das fronteiras e dos espaços comporta, inevita-
velmente, a transformação da identidade. Daqui algumas questões de fundo 
se originam:

O que acontece quando as “fronteiras” são ultrapassadas, e a interação entre 
grupos étnicos produz identidades híbridas ou que não coincidem mais com as 
pertenças de origem?

“Qual” identidade adquirir em tempo de miscigenação? 

A combinação entre espaço transicional e identidades mestiças, híbridas, 
entrelaçadas introduz no tecido societário o “transmigrante”, uma nova 
figura com identidade “diaspórica” e com “cidadania transfronteiriça”, como 
a define M. Ambrosini (1996, p. 183-208). Uma figura que, para poder 
realizar-se, tem necessidade de renegociar a própria identidade: repertórios 
culturais e práticas sociais, sejam da terra de origem, sejam do país de chegada, 
são reelaborados para construir novas identidades e estabelecer sempre novos 
espaços permeáveis de contaminação. Desse processo resultam identidades 
culturais multiestratificadas, sincréticas, fluidas, baseadas na “apropriação 
seletiva” de ingredientes pertencentes a várias culturas, dando lugar, então, 
a “comunidades transnacionais” e/ou a “espaços transnacionais negociados”. 
Essas comunidades e esse espaço, de acordo com o autor, verificam-se, em 
particular, quando, para os migrantes, o país de origem se torna uma fonte 
de identidade e o de chegada, uma fonte de direitos, provocando, assim, 
uma mistura complexa entre direitos e identidades, cultura e política, que 
irão constituir a assim chamada “cidadania transfronteiriça”.

Daí segue que híbrida/“mestiça” continua também sendo a mesma 
identidade. Esse é o motivo pelo qual, hoje em dia, uma identidade vivida 
como “mono” é chamada, inevitavelmente, a desconstruir-se, enquanto 
na atual cultura do mundo, caracterizada por mudanças e transformações, 
derivadas de contatos e de trocas em escala planetária, vai-se caminhando 
para uma nova identidade, contaminada/híbrida/mestiça, cosmopolita, de 
“cidadãos do mundo”.



62  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

F. Remotti (1996) sustenta abertamente que não existe uma identidade 
como essência originária e monolítica. A identidade é sempre uma construção 
cultural, um processo aberto ao encontro, à troca, à contaminação. Portanto, 
deve-se contestar para passar a cultivar um pensamento plural da identidade; 
quer dizer, requer-se fazer uma revolução antropológica, passando do 
paradigma cultural da identidade para o paradigma da diferença. Dessa 
mestiçagem cultural deveria nascer, de acordo com o autor, um “eu novo”, 
uma identidade aberta, migrante, nômade, mestiça, fronteiriça, não mais 
reconduzível ao feiticismo das raízes e das pertenças. Uma “identidade 
migratória”, em que a pertença seja de natureza transversal, de modo que 
permita adquirir uma “mente nômade”, mais livre, plural. Somente as 
personagens “mestiçadas” realmente sabem construir as “pontes”, colocar em 
ligação as diversidades, tecer vínculos, ampliar os horizontes... e, como tais, 
fazem parte da categoria dos “homens em dimensão transversal”.

Tudo isso faz lembrar a exigência de tomarmos consciência, de uma 
vez por todas, de que estamos em tempos de hibridação, numa condição 
de contaminação, numa forma mestiçável do pensamento e do agir. Por 
isso, trata-se de repensar outra pertença, mais transversal, menos ligada 
ao que é estático (terra, origem, raízes, etc.) e mais dinâmica, levada a 
valorizar a capacidade de assimilar-se reciprocamente. Uma identidade que 
se “entrelaça” como em um bordado, entendida, então, não mais como raiz 
única, mas como raiz que se entrelaça com outras raízes.

Híbrido é tudo o que tem “cheiro de fronteira”, alguma coisa que 
está nos interstícios, nos “espaços transicionais”, que pertence a diversos 
âmbitos ao mesmo tempo. Daí se segue que também as culturas são 
híbridas, “arquipelágicas”, abertas às infiltrações e às contaminações.  
O conceito de “sociedade monocultural” (uma sociedade = uma cultura = 
uma identidade = um Estado/Nação”) hoje vem a ser mais uma construção 
político-ideológica do que uma “realidade dada”, pois se baseia na ideia de 
que exista e, sobretudo, de que seja necessária uma só cultura, unificante e 
tendencialmente homogênea, que identifica uma sociedade.

E vice-versa, as culturas são sempre mestiçadas, isto é, sempre existiram 
em todas as sociedades processos de hibridação. Não existem culturas que 
não se tenham entrelaçado; toda cultura é o êxito de um amálgama híbrido 



Um mapa para cosmópolis  |  63

dentro do qual, bem ou mal, convivem as diferenças. Consequência: no atual 
momento histórico, também a sociedade pós-moderna é híbrida: o que é 
passado convive com o que é contemporâneo, a cultura local com a global.

É a difícil estrada da miscigenação, na exigência de se acolherem as 
diferenças do outro, os caracteres de sua cultura, pois até mesmo o diálogo 
está em condições de transformar, de abrir espaços de transformação, de 
criar comunicação. Mas, para poder dialogar, é necessário adotar um novo 
modo de pensar, “migrante”, dinâmico, capaz de sair da própria casca, para ir 
interceptar o ponto de vista do outro e depois voltar a si mesmo enriquecido. 
Portanto, um pensamento antidogmático, crítico, dialógico, em condições 
de compreender que a pluralidade e a diferença são um valor e um recurso 
que permite utilizar as categorias do confronto, do respeito, do diálogo e 
da cooperação.

Por sua vez, o pluralismo cultural implica abandonar o pensamento 
único, a pretensão de verdade absoluta. O ser em caminho para a “cidade 
cosmopolita” requer capacidade recíproca de aprendizagem, de diálogo, de 
colocar em comum os recursos e interpelar todas as culturas, as tradições, as 
religiões, para conseguir tais metas. Para construir uma sociedade pluralista, 
é necessário conhecer e afrontar o que nos diferencia. Infelizmente, ainda 
hoje, as relações interculturais baseiam-se em relacionamentos de força 
entre a maioria e a minoria, portanto, assimétricos, enquanto que o diálogo 
intercultural exige condições de paridade, de simetria: quanto mais uma 
sociedade se torna pluralista, mais emerge o problema ético e, portanto,  
a necessidade de diálogo e de negociação sobre um mesmo plano de paridade 
e de reconhecimento das diferenças recíprocas.

Desafio

A civilização humana é o resultado de infinitas hibridações, 
trocas, sincretismos culturais, cruzamentos realizados no encontro 
de grupos, de línguas, de conexões de todo gênero, estratificados no 
tempo pelas gerações (BERNARDI, 2000, p. 31).



64  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

2.8 Inclusão/exclusão e

... cidadania. A história de como a possibilidade de se tornar membro, 
em sentido pleno, de uma dada comunidade (e, portanto, de se tornar para 
todos os efeitos, “cidadãos”) foi dada a alguns e negada a outros, de acordo 
com E. Gargiulo (2008, p. 134s.), que baseia as raízes dela no sistema 
capitalista: um sistema caracterizado pela dupla exigência (econômica e, 
simultaneamente, ideológica) de manter limitado, em escala mundial,  
o número de pessoas com as quais dividir a riqueza produzida e de propagar 
uma mensagem universalista, para esconder essa limitação. A difusão dessa 
mensagem foi confiada à retórica, que envolveu a cidadania, ocultando sua 
imagem negativa e, sobretudo, obscurecendo as múltiplas trajetórias de 
“poder” por ela subentendidas.

No século 20, observa ainda o autor, cresceu enormemente em nível 
internacional a necessidade de controlar a mobilização das pessoas, em 
particular, os fluxos migratórios tornaram-se objeto, de maneira sempre 
mais premente, das políticas dos Estados e das instituições internacionais.  
A alternância da cidadania traduziu-se, assim, na história das estratégias através 
das quais a mobilização das pessoas e, de modo particular, dos trabalhadores é 
limitada e regulamentada. Nesse sentido, o controle da mobilidade tornou-se 
um instrumento básico de inclusão e de exclusão, ao mesmo tempo.

E é a limitação à liberdade de movimentação dos “não cidadãos” 
que vem evidenciar a característica que diferencia a “cidadania social”, 
entendida como a condição generalizada de quem é titular de direitos sociais, 
fragmentando-a em status diversos e específicos (estrangeiro, migrante, 
refugiado, clandestino), reforçando, consequentemente, a dimensão exclusiva, 
exercida pelo direito à cidadania. Os que gozam de “direitos sociais”, como 
não cidadãos, de fato não são ipso facto cidadãos em sentido formal: seu status 
formal é diferente e muito mais vulnerável juridicamente, em relação ao do 
“cidadão”. A “cidadania social” é, pois, para os estrangeiros, uma condição 
estritamente dependente das regras estabelecidas pelo país que os recebe.

Se bem que a cidadania, em teoria, seja comumente entendida como 
modelo de convivência social fortemente inclusivo, respeitoso da liberdade 
individual e centrado na participação do cidadão na vida política, apresenta, 



Um mapa para cosmópolis  |  65

ainda hoje, uma dimensão prevalentemente de caráter exclusivista, quando 
concede direitos sociais a algumas categorias de sujeitos e nega tais direitos 
a outras categorias. No momento em que é, inevitavelmente, unida a uma 
pertença nacional, entendida como a única delegada a garantir os direitos 
humanos, a cidadania é algo que inclui e exclui, ao mesmo tempo. Como 
tal, é um instrumento ambíguo das democracias: atualmente, é interpretada 
mais por excluir do que por incluir, por defender mais do que por integrar, 
enquanto tende a preservar uma pureza étnica baseada na continuidade do 
povo, do Estado e da nação.

Projetada nesse sentido, a história da cidadania irá coincidir com a 
das modalidades mediante as quais os grupos dominantes, utilizando-se  
instrumentalmente do poder político dos Estados, têm exercido sua 
hegemonia nos confrontos dos grupos sociais subordinados, tanto no 
sentido interno quanto no externo dos próprios limites estatais. Assim, 
os direitos de cidadania, ideologicamente proclamados como universais, 
de fato, permanecem circunscritos a grupos particulares de pessoas, fazem 
parte de um projeto hegemônico. Por conseguinte, ainda hoje, a presença de 
uma pluralidade de status em que estão apoiados os “direitos sociais”, isto é,  
a fragmentação da “cidadania social”, aparece como instrumento de gestão do 
conflito social e torna-se a estratégia privilegiada para garantir a acumulação 
e a concentração da riqueza, em favor das categorias dominantes. 

... construção da identidade. Esse processo de discriminação entre 
cidadãos incluídos e excluídos não pode ter uma recaída direta sobre o 
processo de formação da identidade. Sustenta L. Ferrajoli:

A discriminação maior para a identidade é hoje a discriminação entre 
cidadãos e não cidadãos [...]. Por força desta discriminação, a cidadania 
que, historicamente, foi um fator de inclusão, um fator de igualdade, 
hoje está se tornando o último fator de identidade, que tem um papel de 
exclusão e de diferenciação: existem cidadanias excelentes e cidadanias 
que não valem nada (2008, p. 54-55).

Invertendo os termos, pode-se afirmar que a procura pela identidade 
baseia-se, essencialmente, no princípio do reconhecimento e da inclusão do 
“cidadão”. Neste ponto, é lícito perguntar: 



66  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

O que acontece quando a procura da identidade ocorre dentro dos espaços 
transculturais, “transicionais”?

É o momento em que se chega a criar aquela nova figura “transfronteiriça”, 
produzida pelo encontro-desencontro-confronto entre “eu-tu/nós-vós”,  
em que ninguém permanece como antes. A característica, nesse caso, está 
exatamente no colocar-se no meio, entre os diferentes, e, portanto, não ser 
levado unicamente a um “eu” ou a um “tu”, mas dizer que se faz de “ponte” 
entre os diferentes portadores de “diferença” (SANTOS FERMINO,  
2008, p. 22).

Nisso, o “espaço transicional” se torna o lugar onde coexistem sujeitos 
heterogêneos, que colocam em discussão as mais profundas e radicais 
convicções, que entroncam certezas e constringem a repensar, a redefinir 
categorias consolidadas, entre as quais se inclui a identidade. Em via 
normal, a defesa da própria identidade leva, instintivamente, a marcar 
limites bem definidos pelos códigos fundamentais da cultura de pertença; 
mas, no momento em que se cria esse espaço de intermediação, fica mais 
fácil “escavar” tais demarcações. Assim, “o consolidado”, tudo o que possa 
parecer definido para sempre, vem, aos poucos, sendo desconstruído, 
mediante contínuos confrontos com “a diversidade”, os valores, os conceitos, 
os vários pontos de vista apresentados pela alteridade. É, então, que o que 
podia parecer puro, polido, transparente, se “turva”, se contamina, ao entrar 
em contato com a alteridade. Todos os processos de identidade são, pois, 
processos dinâmicos, de constante negociação entre o “si” e os outros.

A. Sen (2006, p. 188) dedica parte de suas publicações à demonstração 
do fato de que o indivíduo não é o produto de uma única identidade, mas 
a síntese de diversas identidades, que o protegem do perigo de ser sugado 
e anulado em uma delas. Segundo o autor, querer reduzir o sujeito dentro 
do quadro de um paradigma identificador abstrato e formal priva-o, de 
fato, da capacidade de concorrer com espírito crítico para a determinação 
dos processos evolutivos dos próprios elementos identificadores. Quem, 
pelo contrário, continua a professar ideologias de exclusão baseadas na 
contraposição entre um “eu/nós” e um “tu/vós”, fomenta sentimentos de 
xenofobia e de racismo e não aceita que a evolução das identidades e sua 



Um mapa para cosmópolis  |  67

contaminação por via da incidência dos processos migratórios constituem, 
para todos os efeitos, um processo irreprimível. Ou, vice-versa, o espaço para 
o encontro-desencontro-confronto entre as “diferenças” é determinante para 
a definição do próprio “eu”, enquanto gera consequências imprevisíveis sobre 
os processos identificadores: o permanente contato/confronto intercultural 
produzido pelas novas formas de convivência entre “reciprocamente 
diversos” é a causa de uma inevitável transformação das identidades, em 
direção a algo de novo e de “diverso”, incidindo na percepção de si mesmo, 
que vem a ser tanto o cidadão autóctone quanto o recém-chegado.

... direitos humanos. Nossa cultura ocidental está ainda bastante 
“intoxicada” pela cultura grega, que taxou o “outro”, o diverso, o estrangeiro, 
como bárbaroi. Essa visão estereotipada é, ainda, o “pão cotidiano” de uma 
cultura que, no passado, influenciou e continua a influenciar comportamentos 
e atitudes discriminatórias, muitas vezes julgados assimilados e amplamente 
legitimados pelo senso comum.

A alternativa ao status quo não é menos crítica/pejorativa: para que 
possa ser aceito, o “diverso” deve ser “integrado” à sociedade, isto é, deve 
trocar, tornar-se “confiável”, aceitar cargos subalternos, desvirtuar a própria 
diversidade, até mesmo negar a identidade original. O simples fato de ser 
um “diverso” leva, inevitavelmente, a colocá-lo numa posição de alteridade 
problemática, negativa, que exclui um relacionamento de reciprocidade 
sobre um eixo assimétrico. O estigma social que golpeia essa alteridade o 
exclui do acesso aos direitos e às relações sociais mais amplas, obrigando-o 
a retirar-se dos “espaços” que lhe são próprios e/ou a entrar, na maioria das 
vezes, numa cadeia de empobrecimento, de invisibilidade e de ilegalidade.

E, igualmente, o processo de inclusão deveria acontecer na base do 
slogan “Nada em cima de nós, nada sem nós” (GRIFFO, 2007, p. 177), 
quer dizer, em condição de paridade, com respeito aos outros membros da 
comunidade, em termos de reconhecimento social e de participação nas 
decisões sobre regras sociais e sobre ações para se colocar em prática, a fim de 
conseguir oportunidades semelhantes. É assim que, até hoje, infelizmente, 
ao direito de igualdade se contrapõe uma desigualdade de fato.

Diante dessa problemática, vários autores perguntam:



68  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Como é possível ajuntar em um único catálogo direitos humanos iguais 
para seres considerados “diversos”?

Para L. Bonanate (2008, p. 536-538), a resposta é prevista: o risco da 
igualdade causa medo. Se ele (o “diverso”) é igual a mim, significa que eu 
sou igual a ele. E é exatamente isso que não responde, que causa medo, ou 
seja, o ente absorvido numa condição na qual arrisca a se fazer igual a uma 
“diversidade” à qual não deseja absolutamente se assemelhar. Contudo, os 
“confins não existem na natureza – continua o autor – , não têm nenhuma 
justificação, senão a de serem o produto de evoluções históricas, na maior 
parte das vezes, baseadas em conquistas bélicas. Daí segue que nenhum 
cidadão de qualquer lugar pode gabar-se de ter o direito de domínio 
reservado sobre qualquer coisa que lhe cabe por puro acaso, não apoiado 
sobre “direito” algum (a escolher, por exemplo, nascer na China ou na África, 
em vez de nascer na Europa).

A esfera da pertença – sustenta ainda o autor – introduz elementos de 
separação com a cidadania. Esta implica um processo de inclusão (ingresso/
admissão em certo ambiente) que, em consequência, produz separação, 
senão exclusão, com prejuízo de todos quantos venham a ser incluídos.  
O modelo democrático ao qual normalmente se faz referência é, ao 
contrário, aquele que, mesmo respeitando toda autonomia de pensamento, 
se empenha em procurar, para cada um, oportunidades/condições iguais 
para poder participar das decisões e da elaboração das decisões comuns.

A resposta democrática estará, então, no construir uma base mínima 
(uma espécie de mínimo denominador comum) de direitos fundamentais ou 
elementares, a partir do direito à vida, à saúde, à alimentação, à instrução, 
que nenhum sistema jurídico pode negar, como direitos universais e, como 
tais, irrenunciáveis. Num mundo caracterizado por forte mobilização 
humana, circular e incessante, esses direitos são destinados a afirmar-se, 
graças ao puro e simples “conviver” de raças, religiões, etnias, culturas 
diversas, presentes num mesmo “espaço transcultural”. 

Para G. Griffo (2007, p. 172), a exclusão baseia-se em ações tais 
como a recusa da paridade de condição, a negação da pertença, através 
de tratamentos diferenciados, sem justificação, o cancelamento do outro 



Um mapa para cosmópolis  |  69

como pessoa titular de direitos humanos, enquanto que a inclusão, pelo 
contrário, é um processo fatigante, de crescimento de conscientização, de 
recuperação da dignidade das pessoas excluídas, de levar em consideração as 
novas necessidades, de reequilíbrio dos poderes dentro da sociedade. Como 
tal, a inclusão é um direito/processo que intervém para reescrever as regras 
da sociedade que exclui, que golpeia as pessoas em diversos pontos de vista: 
estigma social, empobrecimento, ferrete da diversidade negativa, recusa 
ao diálogo. Em consequência, o autor sugere que, dentro do processo de 
inclusão, seja introduzido um papel particular realizado pelas mesmas pessoas 
que são excluídas. De fato, se o percurso de inclusão é um reconhecimento 
de novos direitos, valores e princípios, ele não pode ser obtido senão com a 
contribuição daquelas pessoas sujeitas a condições de exclusão.

Por seu lado, A. Papisca (2007, p. 33) prefigura a “cidade inclusiva” 
como a estrutura de uma árvore, na qual os “diversos” componentes são 
parte de um “todo”; como consequência, os “ramos da árvore”, isto é, as 
cidadanias particulares, devem ser disciplinadas no respeito aos conteúdos da 
cidadania universal (as raízes e o tronco da árvore), a fim de que possam ser 
funcionais para o exercício harmônico da identidade. A cidadania universal 
reassume e harmoniza de tal modo as cidadanias anagráficas, e a cidade 
inclusiva torna-se o lugar que favorece/postula a cidadania plural. Logo, é a 
“fenomenologia do plural” que obriga as instituições a redefinir-se e a abrir/
desenvolver canais múltiplos de representação e de participação democrática.

J. Habermas (2008) sustenta que é necessário, antes de tudo, mostrar 
clareza sobre o limite da “inclusão”, determinando que ela não significa 
monopólio assimilador, mas, antes, abertura entre os que se julgam 
reciprocamente estranhos e que assim desejam permanecer. Daí o convite a 
se fazer referência a um universalismo sensível às diferenças.

De acordo com G. Brunelli (2008, p. 121), as linhas divisórias 
de pertença das sociedades plurais estão profundamente recortadas  
e articuladas, e isso impõe aos estudiosos desafios que requerem percursos e 
itinerários novos, diferentes daqueles que levam à construção do direito do 
Estado-Nação, baseado sobre conceito de cidadania baseada essencialmente 
sobre a exclusão. Ao mesmo tempo, fica claro que a inclusão pode tornar-
se um risco, se for baseada na homologação das diversidades identificáveis 



70  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

presentes nas sociedades plurais. Segundo o autor, a via de construção de 
um pluralismo inclusivo, de um constitucionalismo que se torne dialogável, 
ainda está para ser criada e verificada. 

Finalizando, M. Santerini (2001, p. 68-69) afirma que, num mundo 
agora interdependente em todos os seus componentes, o processo de exclu-
são não é apenas uma suposição, mas uma escolha obrigatória. Isso significa 
educar para a cidadania, como código de vida “horizontal”, que coloca em 
primeiro lugar a inclusão do outro na ordem da sociedade. Realizar inclusão 
significa, portanto, partir da consideração dos direitos de todo ser humano.

Desafio

A inclusão torna-se efetiva somente através do envolvimento/
participação direta das pessoas excluídas e discriminadas.

2.9 Integração

O tema da inclusão, por sua vez, torna-se particularmente emergente 
diante da intensificação da mobilidade humana e da consequente necessidade 
de se encaminharem processos de integração.

A esse termo são atribuídos significados e valores diversos, de acordo 
com as modalidades de representação das mudanças culturais mediante as 
quais são interpretadas as transformações das sociedades multiculturais. 
A multiculturalização, realmente, diz respeito a todos os deslocamentos 
e transferências de pessoas e grupos que, por motivos diversos, decidem 
transferir-se para contextos culturais novos, realizando relações com eles. 
Por isso, muda contextualmente também até mesmo o conceito com base 
no qual é prefigurada a integração. 

Nem assimilação nem melting pot. Em matéria de integração dos 
sujeitos em mobilização, foram realizadas diferentes estratégias nos países 
de chegada. Aquelas que, em geral, foram mais analisadas pela literatura são 
assim apresentadas:



Um mapa para cosmópolis  |  71

•    melting pot: modelo norte-americano que considera o país de 
chegada como um terreno abandonado, no qual o recém-chegado 
pode sistematizar-se com armas e bagagens, sem mudar nada de 
seus hábitos; 

•    assimilacionista/integracionista: modelo adotado, sobretudo, na 
França, que, ao contrário, considera o país de acolhida como 
uma página já escrita, como uma terra cujas leis, valores, crenças, 
características culturais estão já fixadas, de uma vez por todas, e que 
os imigrantes nada mais devem fazer do que conformar-se;

•    coletivista: modelo anglo-saxão (Suíça, Holanda, Reino Unido) de 
“integração coletiva”, que reconhece às minorias direitos coletivos, 
além do direito à expressão da própria cultura de origem na esfera 
pública.

Todas essas estratégias mostram, ao mesmo tempo, seus limites:  
o modelo francês, mesmo tendo assegurado no passado a integração de certo 
número de imigrantes, continua a exigir a assimilação da cultura nacional, 
sem conseguir, hoje, garantir a inserção social, a igualdade e a tutela dos 
direitos universais. Nos outros dois modelos, a aceitação incondicional 
das minorias e sua promoção, por meio das chamadas “ações positivas”, na 
realidade favorecem a radicalização dos conflitos e acentuam a segregação/
marginalização dos grupos prejudicados econômica e socialmente.

São, pois, diversos e contrastantes e, mesmo, confusos/camuflados, 
sob a aparência de outros termos (aculturação, assimilação, etc.) os modos 
de entender e de administrar o processo de integração. Na sociedade 
pós-moderna, por isso, o conceito tradicional de integração parece 
particularmente “débil” e insuficiente, diante das emergências originadas 
da pluralidade e da diversidade dos componentes. Nem a assimilação 
nem a fusão podem ser consideradas respostas eficazes para o problema, e 
muito menos a precisa guetização/separação entre os portadores de culturas 
diversas, com consequências conflitantes na convivência. A integração entre 
sujeitos diversos e a coesão entre eles, ainda hoje, necessita de instrumentos 
adequados, que possam salvaguardar a peculiaridade de cada um, garantindo 
a convivência colaborativa de todos.



72  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

G. Favaro (2007, p. 27-31) reconstruiu o processo, baseando-se nos 
seguintes modelos:

1.   integração multicultural: atribui forte espaço de protagonismo às 
diversas comunidades étnicas, com a finalidade de reconhecer e de 
valorizar as diferenças e os diversos contributos culturais;

2.   integração indiferente: prevê um percurso de inclusão-assimilação 
dos grupos minoritários na sociedade dominante, colocando as 
diferenças culturais no espaço privativo-social (“pequenas pátrias”);

3.   integração intercultural: as culturas não são mais consideradas formas 
rígidas, saturadas, mas produtos da metamorfose dos processos 
de intercâmbio e de contaminação recíproca que se realiza entre 
histórias e culturas diferentes.

Esta terceira via, afirma o autor, hoje parece a que melhor se pode 
percorrer, pois procede de dois binários: de um lado, o da inclusão e da 
extensão dos direitos e deveres a “todos” os cidadãos, indistintamente 
(autóctones ou não) e, de outro, o do reconhecimento das “pluralidades”. 
O desafio é chegar a superar a lógica assimilativa e, para isto, os lugares 
de mediação por excelência são representados pelos sistemas educativo-
formativos e pelos programas a eles conferidos. A integração intercultural, 
de fato, entra num projeto e num processo que deve ser intencionalmente 
procurado e sustentado nas suas diversas etapas e articulações.

Propostas e/estratégias para a mudança. Exige-se que o conceito de inte-
gração seja enriquecido de novas conotações semânticas. Quer dizer, nota-se 
a necessidade de que a integração social seja enriquecida por um significado 
que exprima a capacidade de recompor a fragmentação, de modo a fazer 
conviver algumas culturas diferentes, sem que sejam obrigadas a dissolver-se 
na cultura dominante e/ou a homologar-se a ela, por causa dos processos 
de assimilação. A vastidão e a complexidade do fenômeno, juntamente 
com o caráter emergencial, requerem respostas múltiplas, interdisciplinares 
e multidimensionais. Antes de tudo, é necessário especificar melhor o que 
se entende com o termo “integração”. A esse respeito, V. Cesareo, antes de 
encaminhar uma pesquisa sobre a “integração” dos imigrantes aos países de 



Um mapa para cosmópolis  |  73

chegada, percebeu a necessidade de redefinir o conceito a ser adotado na 
relevância, partindo das seguintes interrogações:

Em que consiste a “integração”, o que se entende, hoje, com esse termo?
Qual é o quadro teórico de referência assumido no contextualizar  

a integração?
Qual é o modelo de integração realisticamente desejável?

Respondendo, o autor e seu grupo de estudos chegaram à seguinte 
definição:

A integração
•    consiste no processo multidimensional, finalizado a uma convivência 

pacífica, dentro de uma determinada realidade histórico-social, entre 
indivíduos e grupos culturalmente e/ou etnicamente diferentes, 
baseado no respeito recíproco das diversidades étnico-culturais, com 
a condição de que estas não leiam os direitos humanos fundamentais 
e não coloquem em risco as instituições democráticas;

•    consiste sempre em um processo que necessita de tempo; esta  
é uma meta que não se adquire de uma vez por todas, mas que é 
constantemente requerida;

•    declina-se, em nível econômico, cultural, social e político; por isso 
mesmo, sua natureza multidimensional, se ficar limitada a um único 
âmbito, será necessariamente parcial;

•    cada uma dessas dimensões dá vida a graus diversos de integração; 
portanto, pode-se verificar, por exemplo, uma elevada integração 
econômica em contraposição a uma fraca ou nula integração social 
ou política (ou vice-versa); as diversas dimensões podem posicionar-se 
no tempo, de modo diacrônico;

•    por fim, a integração é bidirecional, quando não se refere só aos 
migrantes, mas também e, conjuntamente, aos cidadãos do país que 
os recebe (CESAREO, 2009, p. 23).

Foi publicado, também, um estudo no qual se pretende demonstrar 
que a integração, antes de ser objeto de ensino, deve ser praticada, não 
somente nas escolas, mas, em particular, no extracurricular, isto é, naqueles 
ambientes públicos (praças, jardins, parques, etc.) que permitam a imigrantes  



74  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

e autóctones reunir-se para desenvolver atividades de comum interesse.  
É assim que D. Zoletto (2010) pôde demonstrar, por meio de uma clara 
experiência nos “campos de jogo”, que o jogar junto pode ser um exercício 
prático de cidadania, pode significar aprender com os acontecimentos 
a se tornarem “cidadãos-juntos”. Neste caso, o desafio do autor consiste 
em sair das rígidas aulas acadêmicas para descer àqueles espaços informais 
transformados em campo de jogo, na tentativa de demonstrar/prefigurar 
que o futuro de uma sociedade multicultural, o modo como será capaz de 
transformar-se de multicultural em inter/transcultural, depende também e, 
em certos casos, sobretudo, dos contextos que permitem às culturas estarem 
juntas, dialogarem, mudarem de “garrafas” para “esponjas”, com vistas a 
construir, sempre “juntos”, percursos de cidadania.

Um dos fatores que se entrecorta e faz o “trait-de-union” entre a cultura 
de pertença e o processo de integração é a identidade. Nesta, concentram-
se todas as problemáticas inerentes à pessoa e, por extensão, aos grupos 
e às comunidades. O percurso que leva à construção da identidade em 
qualidade de “cidadãos do mundo” passa, inevitavelmente, pela integração 
das pluripertenças, e não de sua subtração; isto comporta submeter à crítica 
os elementos irracionais que consideram básico somente o laço étnico e 
territorial-nacional. É necessário, por isso, procurar educar esse “cidadão do 
mundo” a construir uma identidade capaz de enfrentar o pluralismo sem 
medo do outro. 

Um apoio ulterior ao processo de integração que, por sua vez, irá 
enriquecer as categorias de identidade e pertença, para A. Papisca (2007,  
p. 27-28), vem da internacionalização dos direitos humanos e diz respeito 
às seguintes referências:

•    um parâmetro ontológico universal: a identidade do ser humano 
(human being, personne humaine) como membro da “família hu-
mana”, cujo status de titular originário de direitos humanos é agora 
formalmente reconhecido pelo Direito Internacional dos direitos 
humanos, que ultrapassa as jurisdições nacionais particulares;

•    uma referência espacial e funcional em espaço regional: a identidade 
do “ser europeu”, que integra as identidades anagráficas preexistentes, 



Um mapa para cosmópolis  |  75

portanto, à pertença ao espaço europeu e, desejavelmente, à polis 
União Europeia.

Ambas as referências colocam em estreita relação a cidadania e as 
instituições de governance coerentemente com a lógica intrínseca de todo 
projeto serio de educação cívica e política.

Uma boa prática para a integração foi realizada em algumas escolas 
do norte da Europa (CODA SPUETA, 2004, p. 148-149), baseada nas 
seguintes estratégias:

•    antes de tudo, poder dispor de docentes preparados para a gestão 
das diversidades culturais;

•    não recorrer a métodos pedagógicos centrados unicamente nos 
estudantes, mas, antes, preparar o docente;

•    abandonar o contato multicultural, para favorecer processos de 
integração que prevejam o coenvolvimento de todos e, em igual 
medida, os mesmos direitos/deveres;

•    adequação dos serviços, adaptando-os às oportunidades da oferta 
formativa mais complexa;

•    maiores recursos às escolas que têm por finalidade assegurar formas 
apropriadas de instrução aos grupos em desvantagem;

•    apoio ao bilinguismo; 
•    valorização de todos os recursos da família (coenvolvimento de pais, 

irmãos, etc.) e da comunidade de pertença.

Desafio

Viver, hoje, na sociedade complexa exige enfrentar a tensão 
positiva e dinâmica entre estâncias do universalismo e exigências 
do particularismo. O fechamento defensivo na própria identidade 
cultural ou étnica pode levar à eliminação dos recursos da pessoa 
[...] esses objetivos devem ser repensados dentro de um projeto de 
educação para a cidadania (SANTERINI, 2001, p. 73).



 77

DIREITO A TER/EXERCER DIREITOS E DEVERES

Cenário

Os direitos “fundamentais”. Existem direitos invioláveis, universais, que são 
comuns a toda a humanidade, enquanto pertencem a todo homem na terra, sem 
distinção de raça, cor da pele, sexo, língua, religião, status social, origem nacional?

L. Ferrajoli (1994, p. 208) procurou responder a esta pergunta, 
especificando “quais” seriam esses direitos fundamentais e quais seriam os 
“titulares”:

a)   Quais são? São os direitos subjetivos, que se referem individualmente 
a todos os seres humanos, independentemente da cidadania e da 
capacidade de agir: poder de negociação, direito de agir, autonomia, 
liberdade contratual e jurídica, de consciência, de pensamento, 
de culto... A característica da universalidade torna-os, por isso 
mesmo, direitos inalienáveis, que não podem ser nem vendidos nem 
comprados. 

b)   Quem são os titulares dos direitos fundamentais? Pelo que se disse antes, 
infelizmente, isso não coincide com o modo vigente de considerar a 
cidadania. O direito à cidadania, de fato, rompe a “igualdade” entre 
pessoa e pessoa, enquanto exige que se faça diferença entre quem  
é considerado estrangeiro e quem é “cidadão”, na base da pertença a 
outra classe de direitos: residência, circulação no território nacional, 
direito ao trabalho e à subsistência, para quem não tem direito ao 
voto, etc. A cidadania, então, é o que faz a diferença em matéria 
de direitos políticos, pois não reconhece e/ou não garante certos 

3



78  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

direitos humanos ou, até mesmo, certos direitos sociais (como escola, 
saúde, previdência social, etc.); como tal, a cidadania se torna um 
fator de exclusão e de discriminação, em contraste com a tão citada 
universalidade dos direitos fundamentais. O “truque” está no fato de 
que os Estados atribuem esses direitos somente a quem é considerado 
“cidadão” e não à “pessoa”. A problemática – não solucionada – 
inocula uma ulterior cadeia de interrogações.

Que relação se instaura entre o tradicional status de cidadão, o variegado 
patrimônio identificador que se mostra na presente sociedade cosmopolita e o 
igual reconhecimento dos direitos indispensáveis ao livre desenvolvimento da 
personalidade de cada indivíduo?

Os direitos humanos podem contribuir para a passagem dos monocultu-
ralismos aos parâmetros de igualdade, partilha, troca, diálogo intercultural?  
E como?

Uma sociedade que pretende ser “civil”, como solidamente conhecida 
pela pluralidade, requer, antes de tudo, a maturação da consciência de todos 
seus membros em reconhecer igual direito às diferenças das quais cada um 
de nós é portador.

A esse respeito se faz ainda intérprete L. Ferrajoli, questionando se a 
igualdade é uma norma ou somente um termo convencional, como pode 
ser o “universalismo”, por força da qual se concorda que todos somos iguais, 
mas “sem garantias”.

Este é o sentido da igualdade: valorização igual das diferenças. E é esse  
também o sentido do universalismo: os direitos fundamentais, a começar  
por aqueles de liberdade, são, principalmente, direitos à própria 
diferença, são direitos ao igual valor e respeito da própria identidade, 
qualquer que ela seja [...] se assumimos esse significado do universalismo, 
não só não há oposição entre universalismo e multiculturalismo, mas, o 
que é mais importante, o universalismo torna-se condição e garantia do 
multiculturalismo: somente afirmando o direito igual de todos à própria 
identidade é que se garante a convivência pacífica entre diferentes [...]. 
Se a igualdade é uma norma, como são também normas os direitos 
fundamentais, o verdadeiro, grande e não resolvido problema é o de sua 
ineficiência, é o de suas garantias (FERRAJOLI, 2008, p. 53). 



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  79

O “calcanhar de Aquiles” dos direitos humanos universais. Ao mesmo 
tempo, não faltam ceticismos e criticismos nos confrontos sobre a afirmação 
dos direitos humanos fundamentais e universais. A crítica mais comum, 
estimulada, principalmente, pelas teorias sobre o relativismo cultural, é a de 
que isso é fruto simplesmente da cultura ocidental, de serem os ocidentais 
instrumentalizados com o objetivo de homologar o mundo à imagem e 
semelhança do Ocidente, mediante uma nova forma de hegemonia e/ou de 
imperialismo cultural ocidental.

O desafio. Para Barel, é visto essencialmente nas normas/leis que um 
Estado moderno deve realizar para favorecer os direitos iguais a todos, 
indistintamente.

A laicização da ideia de Estado, sempre menos “Nação”, e mesmo do 
vínculo de cidadania, sempre menos expressivo do que uma efetiva 
homogeneidade da cultura de origem, faz do multiculturalismo um 
modo de ser “natural” das sociedades estatais, acentuado, mas não criado, 
pelo fenômeno da imigração de massa. Um modo de ser que produz 
o Estado, como fiador dos direitos e das liberdades, garante, também, 
o pluralismo e a sobrevivência das diferentes culturas. Por essa via,  
o Estado moderno é, então, chamado a estabelecer as razões essenciais 
para que cada uma dessas culturas possa conviver pacificamente com 
as outras e seja compatível com os princípios e os valores postos como 
fundamento do mesmo Estado na sua unidade [...]. Daí a necessidade 
de que o Estado adote normas que protejam, garantam e promovam 
a diversidade cultural dos indivíduos. Nesta ótica, o principio de 
igualdade se substancia no direito de eles serem tratados de modo  
igual, salvaguardando, ao mesmo tempo, as próprias diversidades 
(BAREL, 2009, p. 47-48).

A recaída sobre a educação. Estamos, pois, diante de uma problemática 
que assume uma dimensão fundamental no terreno da instrução e da 
formação, considerando que a formação pessoal e profissional de cada um 
é garantia de liberdade efetiva. A visão do homem como fonte e titular de 
direitos constitui, por isso, o “pedestal ético” sobre o qual se poderá construir 
a nova educação para a cidadania.



80  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

3.1 O “pedestal ético” dos direitos humanos universais

Já se passaram mais de 60 anos desde a Declaração Universal dos Direitos 
Humanos. Hoje, mais que nunca, é necessária uma séria reflexão sobre um 
dos mais importantes princípios morais da humanidade, que até hoje ainda 
está insolúvel: o do reconhecimento dos direitos humanos “universais”.

O percurso histórico. Depois da Segunda Guerra, foram colocados em 
evidência os limites do modelo de Estado-Nação, em favor de um modelo 
alternativo, que coloca no centro das atenções não mais o Estado, mas 
o indivíduo, como “sujeito” primário de direito. Entre 1945 e 1948, foi 
crescendo sempre mais uma sensibilidade em relação aos direitos humanos, 
que, progressivamente, se desenvolveu, deslocando o acento, em âmbito 
jurídico internacional, do direito estatocêntrico e internacional para a norma 
humano-cêntrica, baseada na centralidade do ser humano e do conceito de 
dignidade universal. O caminho empreendido vai dar no assim chamado 
corpus dos direitos humanos, sucessivamente codificado na Declaração, 
aprovada em 10 de dezembro de 1948. Esta nasceu como resposta às 
bem conhecidas e gravíssimas violações da dignidade humana, que se 
verificaram nos decênios precedentes, e abriu a estrada para numerosos 
outros documentos, tratados e convenções referentes aos refugiados, à 
infância, ao apartheid, à tortura, etc., que constituem o núcleo essencial 
de uma visão baseada na dignidade da pessoa humana. A ideia de fundo 
que inspirou a Declaração era que, para se construir um mundo de paz e de 
prosperidade, dever-se-ia considerar prioritárias as condições de vida de cada 
indivíduo e que, por isso, todas as pessoas deveriam ser respeitadas.

A Declaração teve o mérito de ser o primeiro reconhecimento inter-
nacional de caráter universal dos direitos e das liberdades fundamentais. 
Fonte de inspiração e base de numerosos tratados sobre direitos humanos, 
nos anos sucessivos, ela representou o fundamento do direito internacional 
em matéria de direitos humanos. 

Já em 1950, estudiosos de várias disciplinas, cientistas de várias condi-
ções políticas e geográficas, homens de diferentes crenças religiosas encon-
traram-se em Paris, para afirmar os seguintes princípios (UNESCO, 1950):



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  81

1.   a humanidade é uma e todos os homens pertencem à mesma espécie 
do homo sapiens;

2.  raça não deve ser confundida com cultura;
3.   os grupos nacionais, religiosos, geográficos, linguísticos, culturais, não 

coincidem, forçosamente, com os grupos raciais;
4.   o patrimônio cultural desses grupos não apresenta conexões com o 

patrimônio genético que os caracteriza;
5.  o termo “raça” deve ser substituído por “grupo étnico”;
6.   todo ser humano é capaz de aprender como partilhar a vida comum, 

como compreender a natureza do serviço recíproco e como respeitar 
os contratos sociais;

7.  a cooperação é a meta à qual tende todo homem; 
8.  todo homem, visto que pertence à humanidade, é uma parte do todo.

Os tratados que se seguiram à Declaração tiveram como objetivo 
promover comunidades humanas, baseados no respeito, na cultura dos 
direitos humanos, na supremacia da cooperação. Sobre isso, A. Papisca 
(2007, p. 29) afirma:

A civilização jurídica de que necessita a interculturação é a de fazer 
coincidir o status da pessoa com o status do cidadão do mundo. A estrada 
a ser percorrida para a cultura dos direitos humanos é, pois, a de construir 
pontes entre as diversidades, para poder realizar, juntos, a civilização do 
(com)viver. Por conseguinte, o pluralismo cultural que caracteriza as 
sociedades modernas exige que todos os cidadãos do mundo se preparem 
para essa perspectiva inevitável, por estar toda ainda a ser construída.. 

 Ao status quo: aspectos contraditórios e sujeitos à crítica. O que resta, hoje, 
da “universalidade” dos direitos da Declaração? Deve ser considerada como uma 
imposição do imperialismo cultural ocidental?

São vários os estudiosos que sustentam que o limite desses direitos 
está em constatar que seu respeito se liga ainda a um sistema jurídico de 
um Estado-Nação, e não a uma ordem cosmopolita na qual o “cidadão 
do mundo” será sempre defendido enquanto tal, nos seus direitos, por 
instituições que ultrapassam o Estado-Nação. Como consequência disso, 
pode-se observar, de acordo com R. Papini (2008, p. 58), que, de 1948 para 



82  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

frente, o longo percurso dos direitos humanos através dos vários tratados 
continua ainda inexequível e, além disso, enfrenta contradições evidentes.

Tais direitos, de fato, ainda nestes anos, estão no centro de um conflito 
de interpretações que se refere tanto à esfera teórica quanto à da pratica 
política. Na primeira situação, continuam a ser da atualidade os problemas 
relativos ao fundamento moral e biológico dos direitos humanos e ao 
processo histórico que diz respeito às certezas morais e às dinâmicas políticas 
e jurídicas que procuram, neste espaço de tempo, formalizar-se e torná-
los direitos e deveres comuns. O tema da universalidade vive, assim, ainda 
hoje, um desafio ligado a pretensões relativistas sobre o terreno cultural e 
a reivindicações de soberania por parte de cada Estado. O debate parece 
tornar mais ágil, no terreno teórico, o ponto de vista de um universalismo 
historicamente interessado na diversidade, que, contudo, arrisca a se 
enfraquecer frente à incapacidade concreta de ampliar os direitos.

Diante deste impasse R. Gallissot (2001, p. 108) afirma que “o atual 
conflito situa-se entre quem recorre aos direitos humanos para a defesa do 
próprio status quo e que quer fugir do constrangimento que identifica os 
direitos humanos com a nação”.

Outros autores consideram esses direitos muito extensos, muito 
abstratos, cada vez mais em contradição com os novos direitos. Em 
particular, W. Sweet (2008, p. 94) observa:

Nos países em desenvolvimento, certos direitos (moradia, segurança, 
saúde) estão acima dos recursos disponíveis, não são aplicáveis a 
certas culturas [...] o mundo atual não é mais o de 1948; é pluralista, 
internacionalizado, mas, ao mesmo tempo, fechado dentro dos confins 
nacionais e subnacionais. Viver moralmente neste mundo exige o 
reconhecimento explícito das diversas culturas e tradições [...]. Torna-se 
sempre mais necessário respeitar as culturas e as tradições diferentes, 
como também seus valores dominantes.

É possível, hoje em dia, fazer com que os habitantes do planeta, 
independentemente do seu Estado, cultura e religião, se sintam efetivamente 
representados?



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  83

D. Archibugi procurou dar, a seu modo, uma resposta à problemática, 
enquadrando-a na seguinte perspectiva:

Todo ano, em setembro, reúne-se, em Nova York, a Assembleia Geral 
das Nações Unidas. É uma tribuna importante, na qual os chefes de 
governo de 192 países expõem suas visões sobre a política mundial. Mas 
não necessariamente os cidadãos se sentem representados pela posição 
do próprio governo [...] não se diz que a população tenha as mesmas 
normas de seu governo sobre os grandes problemas da humanidade, 
tais como questão ambiental, emergências humanitárias, ou ajuda para 
o desenvolvimento [...]. Em matéria de economia, as decisões mais 
importantes são tomadas no vértice do G7 ou do G8. Ficam de fora 184 
ou 185 países e, com eles, mais de cinco bilhões de habitantes da terra 
[...]. Além disso, os diversos G 7, G 8, G 20, G extra-large ou G extra-
small não têm estatuto nem são obrigados a respeitar a publicidade dos 
atos, e muitas das decisões tomadas são imperscrutáveis para os comuns 
mortais. Todo ano reúne-se em Davos o exclusivo World Economic 
Forum. É um clube onde os representantes das grandes empresas, alguns 
membros dos governos e várias outras celebridades debatem sobre os 
problemas do planeta. Mas as celebridades são poucas; os habitantes do 
planeta são muitos. E se não és uma celebridade, Davos te ignora. Não é 
necessário ser uma star para participar no World Social Forum, realizado 
em Porto Alegre. O World Social Forum quer ser um “espaço aberto, 
plural, diversificado, não governativo e não partidário” [...], mas sua 
legitimidade é limitada e nunca se tem certeza que representa as dezenas 
de milhares de participantes que animam suas discussões. Quando 
se é um simples cidadão, não existe nenhuma possibilidade de poder 
expor os próprios problemas e, ainda menos, de expressar as próprias 
opiniões. É um problema relevante para a política mundial, porque a 
exclusão gera ressentimentos [...]. Alguns visionários sugeriram formar 
uma Assembleia Parlamentar Mundial, uma instituição complementar 
da Assembleia dos Estados da ONU, que possa dar a todos o poder de 
se exprimir, mediante os próprios representantes. Não é de se esperar 
que tal assembleia possa ter à sua disposição muitos poderes. Deveria 
ser uma função consultiva, concentrando-se nos problemas comuns 
da humanidade. Numa época em que a democracia é universalmente 
louvada como o único método legítimo de governo, parece estranho 
que ainda não se tenha tido a vontade de realizá-la também no nível 



84  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

que diz respeito a todos, no nível planetário. Mas dar aos cidadãos do 
mundo um instrumento, mesmo que simplesmente simbólico, poderia 
ter efeitos imprevisíveis. Poderia fazer ver que o que está escrito na agenda 
dos vértices de Nova York, Davos ou Londres é muito diferente do que 
é percebido pelos cidadãos e é provavelmente por isso que as elites no 
poder carimbam essa ideia como uma simples quimera (ARCHIBUGI, 
2009, p. 40-41).

Desafio

Nosso tempo é tempo de contradição: se através de organismos 
supernacionais (Nações Unidas, União Europeia), os Estados 
se associam para repensar a proclamação dos direitos humanos, 
ao mesmo tempo, esse é um modo de reafirmar sua soberania, 
para defender o status quo..., chegando até a criar “ligas” para 
os direitos humanos; são instrumentalizados até o ponto de, 
sobre sua legitimidade, ser jogada a mesma hegemonia do poder 
(GALLISSOT, 2001, p. 108).

3.2 Direito “ad omnes includendos”

As razões da reflexão. O cenário de uma sociedade fortemente marcada 
pelos fenômenos de pluralidade e de multiculturalidade coloca em discussão 
um dos princípios básicos do Estado atual, no momento em que se constitui 
como nação, na base de ser um conjunto de cidadãos que compartilham a 
mesma identidade cultural. Na realidade, vários autores hoje creem que o 
que deve caracterizar um Estado pós-moderno é a passagem de um sistema 
social duplo, baseado nos que têm ou não direitos (inclusão/exclusão), 
para um bem fundamentado no reconhecimento dos direitos para todos, 
vindo, assim, a constituir a condição para uma interpretação autêntica de 
cidadania. O direito de cidadania, de fato, é a resposta mais adequada para a 
construção de um Estado pós-moderno, desde que baseada na prioridade do 
reconhecimento de todo e qualquer indivíduo como “pessoa” antes mesmo 
das intervenções que podem ser promovidas em favor do cidadão.



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  85

No Estado pós-moderno, portanto, as políticas sociais devem criar não 
somente as condições para um exercício universal dos direitos de cidadania, 
mas devem também promover o crescimento, em todos os sujeitos, da 
consciência de serem titulares de todos os direitos, civis, políticos e sociais. 
Consequentemente, a missão das políticas sociais não é somente proclamar 
os direitos, mas, sobretudo, afirmar a exigibilidade deles, a fim de torná-
los concretamente desfrutáveis, para que possa ativar o protagonismo de 
todos os sujeitos, responsabilizando-os pelo bem de todos os cidadãos, na 
convicção de cada um ser um recurso para o outro. Uma cidadania assim 
entendida é a condição fundamental de inclusão de “todos” os sujeitos que 
vivem dentro de uma comunidade, a respeitar as diferenças.

Partindo desses pressupostos, S. Rodotà (2003, p. 50) afirma que 
a cidadania entendida como “o conjunto das condições necessárias para 
que a pessoa possa alcançar a plenitude dos direitos fundamentais pode 
ser exigida também para além de outras e contra a tradicional lógica da 
cidadania nacional”. Isso leva a considerar que os limites entre direitos e 
política não podem ser marcados de uma vez por todas, mas estão sujeitos a 
contínuas revisões e contrariedades, que tornam necessária uma redefinição 
permanente da própria noção de cidadania, em relação ao estado de 
avançamento do conceito de democracia. 

Sobre o assunto, A. Papisca (1991, p. 27) retoma o ataque, reforçando 
com firmeza que

[...] a cidadania deve ser redefinida com referência direta ao paradigma 
jurídico universal dos direitos humanos, de modo que quem mora num 
território seja cidadão desse local, independentemente da nacionalidade 
de origem. A forma Estado, na era da interdependência e dos direitos 
humanos, deve ser redefinida com base nas exigências de multinacionalidade 
e multiculturalidade.

Mas existe ainda quem, como K. Eder, permaneça cético quando se 
trata de estender a todos os direitos de cidadania, mesmo quando de difícil 
realização, a partir do momento em que



86  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

[...] a extensão total dos direitos políticos de cidadania colocaria 
em questão a identidade nacional. Se todos são cidadãos, o que será 
realmente a cidadania? A cidadania configura-se como estritamente ligada 
a uma reserva de direitos; uma transformação dos direitos humanos em 
direitos culturais de cidadania; apresenta-se, portanto, como uma porta 
escancarada para uma nova fundação moral da cidadania [...] renunciar-
se-ia à identidade nacional em favor de uma nova forma de identidade 
coletiva (EDER, 1992, p. 22).

Na União Europeia, a necessidade de promover uma cidadania ativa e 
o respeito aos direitos do homem e da democracia, e também de reforçar a 
luta contra qualquer forma de exclusão, levaram o Parlamento e o Conselho 
europeus a adotarem uma ação comunitária estruturada, com capacidade para 
responder ao paradigma do lifelong learning. Entre os objetivos específicos do 
programa, foram sublinhados reforçar o contributo do estudo permanente 
da coesão social, da cidadania ativa, do diálogo intercultural baseado na 
paridade entre as diversas culturas (PARLAMENTO EUROPEO, 2006).

À luz dessa indicação, segue que, se se quiser uma sociedade na qual 
não existam mais cidadãos de “série b”, é necessário que se pense em uma 
nova cidadania em chave cultural, livrando-a do anacrônico localismo e do 
etnocentrismo estatocêntrico. Somente uma cidadania intercultural pode 
ser, de fato, plenamente democrática. Enquanto a cidadania continuar a 
representar um divisor de águas entre quem é in e quem é out, ou uma 
patente de acesso aos direitos, não se poderá falar de oportunidades iguais 
no respeito aos direitos humanos.

A alavanca de câmbio. A. Papisca não se subtrai ao desafio da pesquisa 
de uma mudança, dizendo que ela deve ser individuada no reconhecimento 
jurídico internacional dos direitos humanos, enquanto permite reconstruir  
a cidadania, não a partir das instituições estatais, mas de seu titular 
originário, o ser humano. Em outras palavras, a cidadania não como status 
prodigalizado pelo Estado, mas, antes, como patrimônio imanente ao ser 
humano, igual para todos, visto que todos são igualmente membros da 
família humana.



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  87

A internacionalização dos direitos humanos e o processo de integração 
europeia oferecem numerosas oportunidades estratégicas para redefinir 
o conceito de cidadania e abrir novos caminhos para sua prática.  
O primeiro fornece o paradigma jurídico-axiológico para uma fundação 
autenticamente humanocêntrica, o segundo fornece o espaço real para 
exercer a (nova) cidadania, e ambos oferecem excelentes oportunidades 
para desenvolver um processo educativo na marca da legalidade e das 
responsabilidades partilhadas (PAPISCA, 2007, p. 27).

Assim, deve ser mudado o conceito de cidadania:

O tradicional conceito de cidadania, caracterizado pelo horizonte do 
Estado-Nação está, hoje, sujeito à discussão não só por motivos éticos, 
mas também porque estão em ação processos de amplo alcance e de 
mudança estrutural, transversais às diversas realidades nacionais [...].  
De fato, nós estamos convencidos de que a nova cidadania é forjada  
sobre esse estatuto e é, por isso, fundamentalmente universal, numa 
lógica “ad omnes includendos”¸ por isso mesmo articulada no plural, no 
sentido de que a dimensão universal não exclui as cidadanias particulares, 
mas abre a experiência de uma identidade mais ricamente articulada... 
[Daí que] o tema do diálogo intercultural, colocado no seu contexto 
natural global e transnacional, está estreitamente interligado com o da 
cidadania (PAPISCA, 2007, p. 25).

Uma sociedade civil, portanto, pode ser definida, de fato, só quando 
estiverem eliminados os princípios de exclusão, tanto na parte interna 
quanto na parte externa. Com isso, está plenamente de acordo M. Santerini, 
quando sustenta que

[...] a nova cidadania ampliada, assumidas todas as identidades coletivas, 
deveria considerar os direitos particulares não somente dos indivíduos, 
mas dos grupos [...] o elemento culturalmente diferente torna-se o 
fundamento de uma nova identidade coletiva das sociedades modernas. 
A elaboração de tal projeto parte dos países ocidentais e parece sempre 
mais indispensável a quem o considera como uma resposta à crise do 
Estado-Nação e da cidadania atual, diante da irrupção dos problemas 
étnicos (SANTERINI, 1994, p. 239).



88  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Um ulterior fator, apto a favorecer a inclusão social, aparece, de acordo 
com S. Rizza, na capacidade interna desta de criar as condições e de ativar 
instrumentos adequados. A esse escopo é necessário, antes de tudo, que os 
membros dessa sociedade sejam associados pelo objetivo de conquistar o 
bem comum, isto é, de ser uma sociedade solidária em que a solidariedade 
represente a “trama” do tecido social. Nesse contexto, consegue-se salvar 
sinergicamente também a cidadania. 

A capacidade planejada tem necessidade de elaborar imagens do futuro, 
dando corpo às decisões do presente, para que sejam orientadas para 
a realização dos possíveis/desejáveis cenários futuros. Como tal, é um 
instrumento metodológico de previsão. Por seu lado, a previsão de uma 
sociedade multicultural coesa baseia-se nas atuais tendências para operar 
e aperfeiçoar os valores relevantes (inclusão, direitos iguais, cidadania, 
etc.), na tentativa de aperfeiçoar/prever/descrever a sociedade que se 
deseja no futuro, na tentativa de individuar, a partir de agora, seus 
pontos de força e de fraqueza. Todavia, a simples descrição da sociedade 
do futuro não basta; é necessário trabalhar concretamente nas escolhas 
políticas estratégicas a serem adicionadas aos recursos disponíveis 
destinados ao projeto. O cenário de uma sociedade civil solidamente 
conhecida pela multiculturalidade necessita, em primeiro lugar, de 
maturação da consciência de todos os seus membros para assumir suas 
próprias responsabilidades e, ao mesmo tempo, de estratégias apontadas 
para a formação de redes sociais baseadas em atividades solidárias 
(colaboração entre instituições, escolas, serviços, agências educativas, 
etc.). Como complemento, essa metodologia de intervenção requer 
que as atividades promovidas para tal finalidade sejam constantemente 
monitoradas e verificadas (RIZZA, 2004, p. 160).

Tudo isso nos leva, ainda, à metáfora da árvore, prefigurada por  
A. Papisca (2007, p. 33), na qual as raízes e o tronco são o estado jurídico 
que coincide com a cidadania universal da pessoa, enquanto que os ramos 
são as cidadanias nacionais e/ou subnacionais. Como tal, a cidadania é uma 
categoria jurídica e conceitual “plural” e, por isso, deve ser vista como um 
conceito evolutivo, transversal/transnacional.



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  89

Desafio

O estado jurídico ordinário das pessoas não é o de cidadãos de um 
dado Estado, mas de membros da mesma família humana. Por isso, 
é necessário libertar o conceito de cidadania da pertença nacional 
e repensá-la numa base de pertença humana, isto é, no estatuto 
da pessoa. Uma sociedade educada, privilegiando sua pertença à 
comunidade do gênero humano, antes que a uma nação ou estado 
particular (PAPISCA, 2007, p. 33).

3.3 Direito de ser reconhecido como “pessoa”

A atenção à conquista dos direitos humanos universais recai diretamente 
sobre o conceito de “pessoa”. Por sua vez, uma nova concepção de “pessoa” 
ajuda a elaborar uma nova cultura educativa, cuja impostação de fundo não 
poderá ser senão neo-humanística, individuada nos valores emergentes da 
solidariedade, do desenvolvimento, da proteção ao ambiente, da tutela dos 
direitos humanos, da mundialidade. Essa inovação não pode ser conseguida 
senão mediante procedimentos democráticos e participativos; ela implica 
a escolha da projetação, da flexibilidade, da colaboração, da promoção do 
primado do homem, diante das inadequações devidas ao gigantismo dos 
aparatos burocrático-administrativos.

Um primeiro passo nessa direção pode consistir no facilitar à pessoa 
a possibilidade de situar-se num horizonte de sentido, de modo a poder 
satisfazer as exigências que surgem no dom da existência e na natureza 
dialógica e relacional do ser humano.

Tudo isso comporta a reivindicação de uma série de direitos  
“ad personam”, como:

O direito de levar uma vida digna. O conceito de “dignidade humana”, 
que prevê que cada indivíduo seja dotado de direitos invioláveis e inalienáveis, 
ajudou a encontrar uma nova era no Direito Internacional. A segurança 
humana, a diversidade cultural, a inclusão social são todas elas condições 



90  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

determinantes do real respeito à pessoa. Somos diferentes um do outro, 
cada um é único, mas temos direitos à igual dignidade e a ter direitos iguais.

Com a Declaração Universal dos Direitos Humanos, de 1948, a “ratio” 
constitucional do direito foi promulgada em nível mundial, superando 
os confins da soberania Estado-Nação. Pela primeira vez, na história da 
humanidade, a pessoa humana foi reconhecida como sujeito, e não mais como 
mero objeto do Direito Internacional. Já no “Preâmbulo” se proclama que 
“o reconhecimento da dignidade de todos os membros da família humana, e 
dos seus direitos iguais e inalienáveis, constitui o fundamento da liberdade, 
da justiça e da paz no mundo”. Além disso, o artigo 1º declara: “Todos os 
seres humanos nascem livres e devem agir, uns para com os outros, com 
espírito de fraternidade”. E no artigo 29, faz-se observar que o respeito dos 
direitos é indissociável da ética do dever e da tomada de responsabilidade: 
“Todo indivíduo tem deveres para com a comunidade, na qual somente é 
possível o livre e pleno desenvolvimento da sua personalidade”.

Por sua vez, as Nações Unidas, ao proclamarem o Decênio para a 
Educação aos Direitos Humanos (1993-2004), que tinha como objetivo criar 
“poderosos estímulos capazes de motivar toda pessoa ao aprendizado, ao 
crescimento, à criatividade, à vida”, pensaram num ensinamento dos direitos 
do homem que fosse ponto de referência forte sobre o qual construir uma 
ética coletiva e subjetiva e uma identidade individual e grupal “facilmente 
multiplicável”.

Diante dessas intervenções, A. Papisca (2007, p. 27) observa que, sendo 
o Direito Internacional o “barqueiro” que leva a ética humana universal na 
arca da política e da economia, ele constitui também o núcleo fundamental 
de toda estratégia educativa genuína, ou seja, ele é um instrumento 
particularmente útil para as finalidades pedagógicas, pois consegue fazer 
referência a valores que, pelo fato de estarem incluídos nas normas jurídicas 
internacionais, não podem senão ser aceitos como objetivos educativos. 
Esse espaço dilatado oferecido pelo Direito Internacional coincide com 
o espaço vital de todos os membros da família humana. Por isso, o autor 
sustenta que o status jurídico da “pessoa humana” não emana do poder 
anagráfico do Estado (tal status de cidadania, neste caso, não é prodigalizado, 
mas simplesmente “reconhecido”), simplesmente porque, na organização 



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  91

internacional, seu titular é “sujeito ordinário de direitos fundamentais, 
mesmo antes de ser cidadão deste ou daquele Estado”. 

Em outras palavras, todos os seres humanos são naturaliter cidadãos do 
planeta Terra. Neste sentido, a cidadania universal é “primária”, enquanto que 
as cidadanias anagráficas (nacionais, europeias) são tidas como “secundárias”.

O direito de ser diferente. O direito à “dignidade humana” constitui, por 
sua vez, a base sobre a qual se sustenta o respeito pela diversidade de cada 
um: a dignidade do outro exige o respeito dos direitos fundamentais de cada 
um. Atenção, porém: o reflexo claro do direito é o dever. Meu direito é o dever 
dos outros. O direito dos outros é meu dever respeitá-lo. Assim, a pessoa deve 
ser sempre considerada como um fim, nunca como um meio. Somos iguais, 
temos todos direito ao mesmo respeito, mas temos todos, também, o dever 
de respeitar a dignidade do outro.

Tudo isso produz, ao mesmo tempo, algumas interrogações sobre  
certos aspectos contraditórios, que podem emergir de uma interpretação 
errada do relacionamento igualdade-diversidade.

Como conciliar a contradição entre a afirmação de que somos todos iguais 
com aquela que afirma que somos todos diferentes e temos direitos à nossa 
identidade, isto é, temos direito de conservar a diversidade?

“Quais” direitos reconhecer no “estrangeiro” (entendido como “alteridade”): 
os que conduzem à sua identidade específica e diferente, ou negar-lhes a diferença 
para reconhecer seus direitos de igualdade, de acordo com a concepção universal 
dos direitos humanos?

Uma primeira resposta a tais interrogações pode vir do relacionamento 
entre identidade e alteridade. Os direitos nascem sob a tutela da dignidade 
e da identidade humana, mas os limites entre o Eu e o Outro, se tornam, 
hoje, sempre mais impalpáveis, enquanto que a identidade se define sempre 
mais como processo necessariamente dialógico negociável.

A respeito da problemática se faz ainda intermediário A. Papisca, o qual 
augura que a esperança utópica seja



92  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

[...] que os direitos humanos, longe de serem a religião dos anos dois mil, 
possam tornar-se sempre mais um instrumento de comunicação eficaz, 
típico das sociedades complexas, e que, independentemente do fato de 
serem uma “invenção” ocidental, possam, definitivamente, sustentar 
uma definição da identidade humana processual e dialógica e não se 
transformar num meio para criar barreiras posteriores entre os homens. 
O reconhecimento das diferenças é, seguramente, uma conquista do 
nosso tempo, que deve ser preservada e sustentada [...] com a finalidade 
de promover um conceito dinâmico e dialógico do relacionamento entre 
identidade e alteridade (PAPISCA, 1996, p. 80).

O direito de ter uma “bússola” de identidade para orientar-se nas relações 
com o Outro. As certezas derrocadas, denunciadas em seu tempo nas obras de 
autores notórios, tais como E. Morin (1988), em O futuro se chama incerteza, 
e de P. L. Berger (1994), em O pluralismo enfraquece todas as certezas, chama 
a atenção sobre a urgência de individuar e, depois, colocar em ato estratégias 
para conciliar a identidade com as diferenças culturais.

A esse respeito, R. De Vita (1999, p. 63s.) afirma que o diálogo 
entre “diferentes”, o respeito recíproco e a procura de uma identidade não 
podem ser garantidos e satisfeitos unicamente por um sistema de direitos 
comuns e nem mesmo de “direitos humanos”; eles constituem, contudo, 
a condição mínima necessária para se iniciar o relacionamento social e o 
reconhecimento recíproco. Numa realidade pluralista, os direitos não são 
mais somente uma “proteção” do indivíduo nos confrontos de um poder 
externo, mas contribuem para a plena realização de sua identidade, enquanto 
contribuem para definir o “eu”, estabelecendo as relações com o “outro”. 

O homem aspira a ser aceito incondicionalmente pelo outro, por aquilo 
que é e, nisto, ter direitos significa que existem aspectos do ser humano que 
devem ser respeitados. No pluralismo e na consequente situação de incerteza 
que daí deriva, o direito vem a assumir uma função ética pelo fato de orientar 
para as relações com a alteridade.

O direito à dignidade da pessoa. A. Maalouf (2009, p. 100) elenca uma 
série de direitos inerentes à dignidade da pessoa humana, que ninguém 
deveria jamais negar aos seus semelhantes, quais sejam:



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  93

•    viver como cidadão juridicamente reconhecido, sem sofrer discrimina-
ções; poder viver em qualquer lugar, com dignidade;

•    poder ter acesso ao estudo, sem obstáculos, à saúde, a uma vida decente-
decorosa;

•    escolher livremente o próprio estado de vida, os amores, as crenças, 
respeitando a liberdade própria e a dos outros.

Mais recentemente, A. M. Vegliò (2009, p. 521-527), falando de 
imigrações, citou outros direitos, tais como: 

•    o direito à vida e à integridade física e moral, sem ser submetido  
a torturas, vexames desumanos e degradantes;

•    o direito ao reconhecimento da própria personalidade jurídica e da 
liberdade pessoal e da segurança;

•    o direito à honra, à intimidade pessoal e familiar, à inviolabilidade  
da casa e da correspondência;

•    o direito à escolha de um cônjuge e a manter uma família;
•    o direito a conservar a própria língua e as tradições próprias;
•    o direito à liberdade de pensamento, de opinião, de consciência e de 

religião e de poder manifestá-lo, ficando unicamente sujeito às limitações 
prescritas pela lei, ou necessárias para proteger a segurança, a ordem,  
a saúde, a moralidade, os direitos e as liberdades fundamentais de todos;

•    o direito à propriedade dos bens legitimamente adquiridos, sem 
possibilidade de ser privado deles arbitrariamente, e a defender em juízo 
os próprios direitos e as liberdades fundamentais dos outros;

•    o direito de recorrer à proteção e à assistência do Estado de origem e,  
no que se refere à infância, o direito à proteção e à educação.

Desafio

Educar para os direitos humanos não significa simplesmente acrescentar  
e diversificar os programas escolásticos, garantindo uma espécie de estéril e, 
de qualquer modo, inatingível tratamento igual entre as diversas culturas 
e também não é educar à incomensurabilidade do Outro-de-Si. Significa, 
antes de tudo, educar para a possibilidade de colocar em relação e de 
comparar nossos valores com os dos outros e procurar o espaço transacional 
necessário para a expressão das diferenças e do encontro das igualdades, 
espaço em que ordem e a desordem concorrem para definir a contínua “fusão” 
dinâmica dos horizontes a serem atingidos (PAPISCA, 2007, p. 81).



94  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

3.4 Direito à imigração

 O problema da universalidade dos direitos, por sua vez, não pode 
desprezar as relações com os problemas subentendidos nas diferenças 
culturais (possíveis conflitos de civilização, de cultura, de religião, de 
necessidade de acolhida e de diálogo, etc.).

De modo particular, com a explosão dos fluxos migratórios, as 
populações de áreas geográficas menos desenvolvidas mudaram-se para 
aquelas economicamente mais ricas, procurando condições melhores de 
vida. Essa situação de encontro entre grandes grupos humanos no status quo 
está provocando formas de intolerância/desencontro mais que de aceitação, 
permuta e partilha de “bens pós-materialístas” que cada um traz consigo. 
Na origem do “não reconhecimento” do “outro” e de seus direitos estão as 
identidades radicadas/entrincheiradas na defesa do território, da classe social, 
da cultura, da religião, da língua, da raça de pertença.

Igualmente, para os migrantes serem reconhecidos como cidadãos 
significa terem a oportunidade de desenvolver, ao máximo, as próprias 
potencialidades e de procurarem o melhor para a realização de si mesmos 
e dos próprios projetos de vida. Por isso, refletir sobre transformações de 
direito à cidadania significa ir ao encontro dos futuros cenários dentro dos 
quais a humanidade inteira deverá viver nos próximos anos, isto é, preparar 
as gerações presentes e futuras para enfrentarem, de modo mais adaptado  
e flexível, as inevitáveis transformações sociais.

A esse respeito, Colombo et al. (2009, p. 124s.) sustentam abertamente 
que, nesse contexto, a cidadania deve ser considerada antes de tudo “um 
direito a ter direitos”, premissa indispensável ao direito de ser protagonista 
do próprio destino. O reconhecimento da cidadania constitui, então, uma 
prerrogativa sine qua non para se exercerem direitos-deveres; para tornar-se,  
sob todos os efeitos, membro de uma comunidade; para participar das 
decisões coletivas, tendo direito a intervir, a ser ouvido e respeitado. Por 
sua vez, o “reconhecimento” destrói a equação cidadania-nacionalidade e 
caminha em direção ao pedido de formas de cidadania plural, transnacional, 
colocando em causa a necessidade de se adotarem novos critérios com os 
quais reconhecer o direito à cidadania. Daí a exigência de individuar e de 



Direito a ter/exercer direitos e deveres  |  95

colocar em ato formas de reconhecimento fluidas, capazes de adaptar-se  
a conteúdos mutáveis e em constante transformação.

Isso tudo leva, portanto, à seguinte interrogação:

No contexto histórico atual para a alta mobilidade humana, com qual 
título se conquista a cidadania?

É uma questão que permanece sem resposta, a que não se deu ainda 
uma resposta definitiva nem mesmo das Organizações supranacionais.  
Os dispositivos internacionais dos direitos fazem referência ao direito 
de deixar o próprio país, a migrar, mas não ao direito de entrar “como 
cidadão do mundo” no país que se escolheu para continuar a viver a própria 
existência como “pessoa”.

Esse ius migrandi, portanto, existe somente na teoria, pois na prática 
está impedido às pessoas; e a cidadania se tornará um “divisor de águas” 
entre os que têm ou não têm um estado jurídico reconhecido. Reivindicar 
o direito à migração significa, além de regular os fluxos migratórios, evitar 
também se administrarem os processos migratórios como simples recursos 
a serviço dos processos econômicos, isto é, trata-los como “mercadoria” que 
migra, como simples força de trabalho, privada dos direitos fundamentais 
(“pedimos braços e vieram pessoas”).

Contudo, à mundialização dos mercados não parece que haja confronto 
em uma correspondente internacionalização dos direitos humanos e das 
vontades políticas democraticamente orientadas ao “reconhecimento”, 
quando adequadamente dirigidas, em termos promocionais dos direitos-
deveres civis e políticos universais, as migrações podem representar, pelo 
contrário, uma oportunidade de promoção integral da pessoa no encontro 
entre “diferenças”, lá onde a pluri/multi/interculturalidade constitui um 
fator efetivo de enriquecimento recíproco.

Segue-se daí que, no “reconhecer” o outro como pessoa única, é impres-
cindível reconhecer, ao mesmo tempo, as “diferenças” que o acompanham, 
caracterizando-o, tais como os símbolos culturais e religiosos, os usos, as 
tradições e as formas de expressão (modo de vestir-se, de comer, de rezar, 
etc.). Na sociedade moderna dos fluxos migratórios e da mobilização 



96  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

humana, o símbolo representa, de fato, uma “veste” que o portador de 
diversidade usa, fazendo-o sentir-se bem na nova cultura.

Essa é uma proposta provocativa ao conectar as temáticas emergentes 
dos direitos humanos com a conflitualidade social ativada pela convivência 
dentro da mesma realidade dos grupos humanos “diversos”, às vezes, até 
conflitivos, mas que, não obstante, a globalização tornou interdependentes 
de qualquer ponto de vista (econômico, cultural, político, etc.). É bom 
ter presente, de fato, que a rede das relações intersubjetivas não está mais 
centrada no esforço de compor as contradições sociais; ao contrário, os 
aspectos contraditórios são reconhecidos e valorizados como tais.

As culturas desenvolveram-se, em grande parte de sua história, 
em condições de interdependência e, hoje, os fluxos migratórios mais 
velozmente as têm colocado em contato, impondo uma política cultural 
comum do reconhecimento recíproco que os direitos humanos pareceriam 
garantir, com a condição de se mostrarem capazes de enfrentar a negociação 
entre “universal” e “particular”.

A resposta educativa deve, portanto, ir ao encontro de um desenganchar-
se/superar-se da dimensão estatal ou nacional. Ou seja, ver além do restrito 
“jardim” dos privilégios de Estado, para ampliá-lo em benefício daqueles que 
desejam aí entrar com a plenitude dos direitos fundamentais, se se quiser 
realmente evitar uma globalização “selvagem”, ou melhor, um faroeste de 
conflitos, para ir à conquista de “terras” mais promissoras.

Desafio

Até as “montanhas” migram (as Dolomitas, em tempos idos, 
estavam no fundo do mar!).



97

IDENTIDADE COMO “PUZZLE”

Cenário

O processo de globalização, o pluralismo cultural e a consequente 
situação de incerteza e de fragmentação social e individual, hoje, colocam 
sempre em discussão o conceito de identidade e impõem repensar as categorias 
ocidentais de identidade e de relacionamento com esta. A circulação das 
culturas e os processos de comunicação entre elas, os imponentes fenômenos 
migratórios, as transformações do trabalho e da produção e a globalização 
no conjunto dos fenômenos que ela provoca dilataram a complexidade e as 
diferenciações sociais e radicalizaram a tensão entre impulsos homologantes 
e espessura de identidades solidamente radicadas no “glocalismo” (cultural, 
étnico, religioso). A tal ponto que B. Castiglione chega a observar:

Não se sabe se a identidade é um produto ou o processo que o produz. 
Parece um caráter primário do homem e, ao mesmo tempo, aparece 
como uma construção, manifesta-se por meio da igualdade e da 
identificação, mas também por meio da diferença e da individualização.
(CASTIGLIONE, 1999, p. 52).

Identidade é... colocar “fronteiras” entre “eu” e “tu”?

Neste quadro, prossegue a autora, as categorias da identidade são 
reassumidas em duas metáforas: a do recepiente e a do caminho: na primeira 
metáfora, o indivíduo é uma espécie de “recipiente” dotado de limites 
próprios, que restringem um dentro (os processos mentais, o si mesmo,  
a consciência) e um fora (todas as coisas das quais recebemos informações,  

4



98  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

os outros, o ambiente); de acordo com a metáfora do caminho, ao contrário, 
as categorias do dentro e do fora são substituídas pelas das diferenças, 
encontro-desencontro, negociação, novas aquisições. Permanece um fato 
que a cultura ocidental sempre mostrou incapacidade, contradição ou, ao 
menos, grande dificuldade para enfrentar o “outro”, de modo objetivo, em 
decorrência de suas concepções que provocaram a remoção do “outro”,  
a colonização selvagem, os processos forçados de “inculturação”.

Na realidade, uma visão descentralizada a respeito desse nicho cultural 
ocidental está inclinada a enquadrar a alteridade como o veículo da nossa 
dilatação, porque é compreendendo o outro que está em mim que eu amplio 
a mim mesmo. A procura de identidade, então, não pode prescindir de um 
relacionamento com o outro. Por isso, o Ocidente é colocado em discussão 
pela presença das subjetividades alheias.

Contudo, o encontro com o “tu” não ocorre de modo indolor, quando 
exige necessariamente o interrogar-se sobre o “eu”. No nível instintivo, de 
fato, a alteridade é vista como antagonista e, até mesmo, como inimiga da 
própria individualidade; por isso, em geral, é vivida como “outro de si”  
e como concorrente/adversária das próprias potencialidades de expressão.  
O problema aparece depois, quando se passa ao ato público, negando ao 
outro sua individualidade.

O nó fundamental, portanto, está nisto: como conciliar pesquisa, 
construção, afirmação, reivindicação da própria identidade com o pluralismo, o 
diálogo, as diferenças culturais e antropológicas, a partir do momento em que 
o outro, o diverso, o estrangeiro, o migrante..., independentemente de nós 
o querermos ou não, são colocados no nosso meio. Esse “corpo estranho”, 
de fato, é uma figura perigosamente suspeita diante de pertença e exclusão, 
que é impedida de falar com um “nós”, porque não é “algum de nós”, não 
pertence a um we-group, pelo que, sua presença se estabiliza em um “que 
não tem direito”. 

É uma posição já por si exposta a alto risco de conflito: de identidade 
realmente é que se vive, como de identidade é que se pode morrer. Porque, 
como apresentam os estudos antropológicos (REMOTTI, 1996), todo 
grupo tem a tendência de definir-se “positivamente” para distinguir-se do 
“negativo” que atribui ao “outro”.



Identidade como “puzzle”  |  99

Uma faca de dois gumes. Sobre o conceito de identidade, portanto,  
as interpretações podem ser ambivalentes, “de dois gumes”, podem variar 
de um extremo ao outro.

•  Identidade como sinônimo de conflito:

Se o ambiente de crescimento é fortemente homogêneo, a dialética entre 
identidade étnica e identidade cultural será mínima; mas se, como no 
caso dos migrantes, o crescimento ocorre em ambientes nos quais não só 
os modelos culturais são múltiplos, mas também os grupos étnicos que os 
reelaboram, a tensão de identificação durante o processo de crescimento 
será altamente conflitiva (DI CARLO, 1999, p. 137). 

 Identidade como fator de discriminação. Para M. Santerini (1994,  
p. 180), o “outro” é um modelo e um espelho; por conseguinte, existe 
em todas as pessoas um desejo de identificação e, ao mesmo tempo, uma 
necessidade de diferenciar-se. Para entender quem se é, que lugar se ocupa, 
qual papel se realiza na sociedade, é necessária uma contínua procura de 
reconhecimento da diferença dos outros. É no relacionamento com os outros 
que cada um reflete a si mesmo, encontra a confirmação do “quem sou eu”.

•  Identidade como conceito ambíguo, uma lâmina de dois gumes.  
De acordo com Z. Bauman (2009, p. 74),

[...] quem procura uma identidade, encontra-se inevitavelmente diante 
da desalentadora tarefa de dar forma quadrada a um círculo: são dife-
rentes, mas iguais; são separados, mas inseparáveis; não independentes, 
mas unidos.

Para o autor, a história moderna é um esforço contínuo para afastar 
sempre mais os limites daquilo que pode ser modificado. Nessa “obsessiva” 
procura, reaparece também a identidade. Contudo, ele adverte: “a depen-
dência e a identidade não são uma apólice para toda a vida”.

•  Identidade como fenômeno dinâmico, negociável. Um indivíduo 
conquista a identidade pela cultura em que cresce. Contudo, no caso de um 



100  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

menino de origem migratória, crescido na cultura do país de chegada dos 
genitores, os traços somáticos que o estigmatizam como “diferente” podem 
realizar um papel mediante o qual poderá nascer uma nova identidade social, 
de pertença, que, porém, não será a da cultura de origem dos genitores nem 
a adquirida no país onde ele nasceu e/ou cresceu.

•  Identidade como pesquisa. De Vita (2009, p. 122) julga que a situação 
pluralística e multicultural e o alto grau de diferenciação e de possibilidades 
de escolha que atualmente tem o sujeito em formação oferecem novas 
oportunidades para a pesquisa, a redefinição e a construção de uma 
identidade subjetiva e coletiva, não somente no plano dos direitos ou da 
reconstrução dos espaços e dos conteúdos da democracia, mas que requer 
também uma reflexão nova, à luz das condições políticas e sociais mutantes.

Por conseguinte, a complexidade, hoje, se evidencia em dois problemas 
centrais: de uma parte, a governabilidade do sistema, com sua exigência de 
ordem e de unidade, no multiplicar das diferenças; de outra, a identidade 
do sujeito, também vista como relação problemática entre a pesquisa 
de unidade subjetiva e a diferenciação dos papéis e das pertenças. Para a 
construção da identidade, torna-se fundamental, então, o reconhecimento 
por parte dos outros, enquanto a individualização, a diferença dos outros, 
contém, também, ao mesmo tempo, o reconhecimento de “quem sou eu”.

O obstáculo da escolha no supermercado das identidades. O encontro-
confronto entre identidades diferentes, que se verifica contextualmente 
nas oportunidades aumentadas de mobilidade social e, em particular, 
através dos fenômenos migratórios, provoca, como consequência, novos 
questionamentos sobre o conceito de identidade.

No supermercado das identidades (devido às transformações sociais, 
culturais, midiáticas), qual identidade selecionar e por quanto tempo mantê-la? 
Mais particularmente: dentro de uma sociedade multicultural, caracterizada por 
forte mobilidade humana, qual identidade é possível formar?

É fato que hoje se vai, progressivamente, desenvolvendo um novo 
conceito de identidade, com fronteiras cada vez mais desfocadas e incertas.  



Identidade como “puzzle”  |  101

A. Sen (2006, p. 40) pergunta-se, por exemplo, não tanto se é possível 
escolher qualquer identidade, mas, antes, se temos realmente a liberdade de 
escolher qual prioridade designar para as diversas identidades que podemos 
assumir vez por outra. Segundo o autor, a construção da identidade realmente 
assumiu a forma de um irreprimível experimento: às vezes, experimenta-se 
uma identidade, mas muitas outras aparecerão no curso da vida.

A identidade é uma dimensão a cuja complexidade e complicação se 
acrescenta, portanto, contextualmente, a multiplicidade étnica e cultural 
com que as modernas sociedades se misturam, seja na qualidade, seja na 
quantidade das formas. Em um contexto de mobilidade humana, o sujeito 
deve confrontar-se com uma definição de si mesmo, dada pela sociedade 
de chegada, a qual, sentindo-se “invadida”, é levada a fechar-se como 
um caracol, a recusar-se a reconhecer o migrante, considerando-o como 
um “que não tem direito” ao acolhimento e muito menos à cidadania, 
interpretando-o como um não nacional (estrangeiro), um não igual (pela 
cultura, língua, religião). Como tal, o migrante deve confrontar-se com o 
problema da identidade, sacudido entre a perseguição da pluralidade dos 
novos “mundos de significado”, frequentemente em contraste com ele, e os 
empurrões para a homogeneização. 

A esse respeito, F. Lazzari (2004, p. 91) observa que a experiência 
da mobilidade humana problematiza o processo de construção do “si” e 
da identificação sociocultural. Não é a distância geográfica nem a pouca 
alimentação da cultura de origem que podem colocar em crise a identidade 
pessoal de um imigrante, mas, sim, as experiências negativas causadas 
pela falta de reconhecimento e de pertença. Para que isso não aconteça, 
é necessário um processo relacional como medida do “reconhecimento” 
que os outros dão da própria identidade e da personalidade. No processo 
de construção do “si”, de fato, o individual, o relacional e o cultural são 
indissociáveis e encontram apoio naqueles espaços familiares, escolásticos 
e educativos, que se tornam decisivos para os fins da autopromoção da 
identidade do imigrante e de seu papel como “ator social”.

O desafio. A procura da identidade torna-se, de algum modo, uma 
questão irrenunciável, a partir do momento em que o ser humano, 



102  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

tornando-se parte de um determinado contexto sociorrelacional, deve, 
necessariamente, adquirir sua identidade específica, que lhe permita 
confrontar-se com o “diferente de si”. 

Contudo, como observa Z. Bauman (2009, p. 8), nesse “mar humano 
em movimento”, também as identidades “flutuam”, do mesmo modo que 
ocorre na natureza, pelo rebentar e pelo recolher das ondas; também nas 
identidades existem formas “fluidas”, fenômenos que o autor define “de 
fluxo”, de mudança incessante, onde as formas emergem e são destinadas a 
desaparecer, para se formarem, de novo, em outro lugar, sempre com novas 
configurações. Nesse movimento “flutuante”, assimilação e separação são duas 
alavancas que todo processo de identificação é obrigado a usar. A identidade 
torna-se, assim, uma questão de “organização” das coisas: pesquisa de 
conexões, ajuntamentos, construções, assimilação de coisas separadas, como 
se se tratasse de um “puzzle” (perplexidade) a ser reconstruído. É aí, onde 
flutua entre assimilação e separação, que a identidade se constrói.

Nesse sentido, a assim chamada “identidade” se revela como alguma 
coisa que deve ser constantemente revisitada, reajustada, reinventada, 
alguma coisa que é necessário construir ou selecionar, no supermercado das 
ofertas identificadoras. E, nesta fase de construção, um dos componentes 
essenciais da identidade do indivíduo é exatamente a dimensão cultural,  
a qual, por sua vez, faz lembrar a questão da pertença a grupos, a comunidades, 
a povos, que constituem o patrimônio dentro do qual alguém cresce, 
tanto em nível de tradição (passado), quanto em nível de elaboração de 
novas aquisições (presente), devidas aos processos de mobilização (física, 
geográfica, intelectual, cultural, midiática, virtual).

Tudo isso põe em causa a questão dos direitos culturais, associada à 
da aquisição de identidades móveis e pluralistas. Os direitos culturais são 
considerados, hoje em dia, uma nova geração de direitos humanos universais, 
que se agregam aos direitos civis, políticos, econômicos e sociais. Isso exige 
a conquista de um equilíbrio ditado pela necessidade de se construir um 
“espaço público comum”, um espaço “transcultural”, onde os cidadãos de 
“muitas culturas” possam partilhar elementos que lhes permitam “viver 
juntos” e construir o próprio futuro, garantindo a cada um a construção da 
própria identidade.



Identidade como “puzzle”  |  103

4.1 Identidade como “risco”

Desastres ecológicos, epidemias, terrorismo, guerras, genocídios... 
fazem cada vez mais parte da crônica cotidiana, e o cidadão moderno tem 
a sensação de estar envolvido de perto e, ao mesmo tempo, de sentir-se, de 
algum modo, ameaçado. O permanecer num estado de risco generalizado, 
por sua vez, provoca um sentimento de intolerância/sofrimento, no momen-
to em que se projeta “entre nós” o “diferente”; quando tal “diversidade” é 
circunscrita à presença do migrante, é possível que se desencadeiem formas 
xenófobas que levem a interpretá-lo como um inimigo que deve ser elimina-
do ou, no limite, ser colocado numa condição de de “não reconhecimento” 
de seu direito como pessoa e como “cidadão”, mantendo-o, portanto, num 
estado de “invisibilidade” social (“não te [re]conheço, logo não existes”).

Viver nesse contexto significa fazer parte de uma “sociedade de risco”, 
onde também a aquisição de uma identidade “arrisca-se a tornar-se risco”, 
quando está sujeita a formas particulares de extremismos: identidades que 
sofrem pela falta de reconhecimento por parte de instituições e legislações 
erigidas como “fortalezas” (fundamentalismos, nacionalismos, localismos, 
xenofobias). Em todos esses casos, os danos provocados pelo etnocentrismo 
são bastante evidentes no nível da fragmentação da identidade pessoal e da 
instabilidade dos vínculos interpessoais, quando não permitem entrar num 
processo de interação, diálogo, troca.

Vários são os autores que tratam da identidade na base dos riscos que 
comportam uma interpretação diversa e/ou um “fundamentalismo nós/
etnocêntrico”.

Identidade “plástica”. Existe para quem já viu, antes de tudo, uma 
drástica troca na formação da identidade.

Ao indivíduo da modernidade, marcado por uma identidade sólida e 
durável, construída em “aço e cimento”, sucede o sujeito pós-moderno 
que, ao invés, resulta plástica e, por isso, móvel, cancelável e reciclável, 
imersa naquela “modernidade líquida” da qual nos falou Z. Bauman, que 
restituiu o sentido de incerteza e de precariedade que acompanharia a 
vida dos homens do nosso tempo (CHIOSSO, 2009, p. 65).



104  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Do ângulo visual do mundo filosófico,

[...] os modernos aparecem como peregrinos no tempo, que se movem 
de acordo com uma meta e um projeto no qual a identidade se 
torna, na construção deles, previsão e percurso. Os pós-modernos, ao 
contrário, ter-se-iam acostumado a viver no deserto, a viver a experiência 
da fragmentação do tempo e a ter a percepção exata da distância 
irrecuperável entre os ideais do Eu e sua realização (BODEI, 1997,  
p. 184).

De acordo com essa ótica, a ética reduz-se à estética da existência: a 
vida é considerada digna de ser vivida na medida em que se manifesta como 
uma forma de “espetáculo”.

Para M. Kilani (2001, p. 17), a ideia de que a origem e a identidade 
estejam estreitamente ligadas entre si e se expliquem uma à outra é uma 
crença fortemente enraizada, mas reduz abusivamente a identidade do 
indivíduo à sua origem étnica, pressupondo que ela se construa unicamente 
através da pertença a um grupo étnico. Como consequência, a dupla 
identidade-origem pode ser relegada ao racismo: esse costume de etiquetar, 
estigmatizar, fixar-se nada mais faz do que alimentar o racismo e, ao mesmo 
tempo, dele se nutrir.

Identidade “líquida”. Z. Bauman (2009, p. 59s.) é conhecido por 
reconduzir o problema da identidade não mais a uma conservação estável, 
mas ao fato de mantê-la num estado “líquido” de “flutuação livre”, feita de 
elementos heterogêneos em contínua transformação. O autor afirma que, 
de fato, neste momento histórico, estamos passando da fase “sólida” para a 
fase “fluida” da modernidade, e os “fluidos” são chamados assim exatamente 
porque não mantêm, por muito tempo, uma forma, que continuam a trocar 
sob a influência de qualquer mínima força. Nesse contexto, as identidades 
se tornam “líquidas” e flexíveis, mas, ao mesmo tempo, tornam-se também 
mais frágeis. Em consequência, a palavra “identidade”, segundo o autor, 
hoje, evoca mais a tendência a fechar-se em tantas “pequenas pátrias”, 
para uma reivindicação, talvez obsessiva, do valor da própria diferença, 
como resposta defensiva à desorientação provocada pelos processos de 



Identidade como “puzzle”  |  105

modernidade líquida, que levam o indivíduo a fechar-se em uma identidade 
“feita de semelhança, no desejo de livrar-se de uma complexidade cheia de 
riscos e refugiar-se no abrigo da uniformidade, numa concha de pertença 
única” (BAUMAN, 2000, p. 210). 

Daí que, também, a simples pergunta “Quem sou eu?” arrisca um 
“solipsístico monólogo”, se não for sustentado pela pergunta: “Qual é o 
meu papel na sociedade?”. De fato, é esta última que leva a abrir espaços de 
confronto e de interação com tantos outros “Quem sou?”, provenientes de 
diversas pertenças.

Assim como a globalização não é um puzzle que pode ser composto em 
base em uma figura preestabelecida, o mesmo se pode dizer da identidade 
no magma do multiculturalismo. Z. Bauman (2000, p. 211) afirma, ainda, 
que a ambivalência da identidade se experimenta somente na “modernidade 
líquida”, onde se projetam num mundo em que tudo é fugaz. Procurar 
aquietar o senso de desambientação, de precariedade dos projetos de vida 
de homens e mulheres, brandindo certezas do passado e, por conseguinte, 
explicar a desorientação, apoiando-se somente nos “textos sagrados”, é como 
tentar esvaziar o mar com um pequeno balde.

Para os habitantes de um mundo feito de modernidade líquida, de 
atitudes de simples adesão às regras, o julgar na base dos precedentes 
e o ficar firme em uma lógica de continuidade não são mais fatores de 
segurança, mas flutuam sobre a onda de oportunidades cambiáveis e de 
pouca duração. Nesse sentido, os projetos aos quais jurar fidelidade para toda 
a vida perderam sua capacidade e atração; encaixar as peças para encontrar 
a melhor solução possível é algo sem o qual se pode passar com facilidade. 
Em tal contexto, as autoridades são caducas ou desprezadas; os ídolos que 
atraem são recordados somente nos jogos de pergunta e resposta da televisão; 
as novidades são logo consumadas; as instituições e os poderes indestrutíveis, 
em certo momento, se tornam inúteis.

Identidade como “umbigo do mundo”. Há pouco tempo, a identidade 
pessoal foi considerada “construída sobre” e/ou “determinada” pela pertença 
a uma monocultura. Na era pós-moderna, ao contrário, nota-se bastante 



106  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

forte a necessidade de rever tal conceito. Pergunta-se, de fato, o que é feito 
da identidade, hoje, num contexto em que assistimos à contaminação e, 
portanto, ao enfraquecimento de todas as pertenças (territoriais, culturais, 
religiosas, ideológicas, de gênero) que, até o momento, constituíam o 
perímetro dentro do qual se construiu e tomou forma a identidade.

Até a subdivisão da população mundial de acordo com a civilização, 
as etnias e as religiões está já superada, como produto de uma aproximação 
que A. Sen define “solitarista” (2006, p. VIII), visto que considera os seres 
humanos membros somente de um grupo bem definido e que, como tal, 
deve ser considerado um modo errado de interpretar qualquer habitante do 
planeta, pois contrasta com a ideia de que somos diversamente diferentes.

Também A. Maalouf considera ambígua ou com dois gumes a identidade 
que pertence a um conceito “tribal-fundamentalista”, quando não se sabe 
em que se baseia sua legítima defesa e onde a ultrapassa, prevaricando sobre 
os direitos dos outros (MAALOUF, 2007, p. 36).

Para F. Rimoli (2008), a universalização do paradigma dos direitos 
fundamentais do homem pode comportar o risco de um mal dissimulado 
etnocentrismo ocidental, num achatamento homologante, ou, até mesmo, 
gerar o risco de ignorar as diferenças, no momento em que se decide acolher 
tudo o que é homologável e que deveria ser recusado. É aqui que o conceito 
de identidade torna-se ambíguo: o lado de mim que recuso no “outro” 
– afirma o autor – ou as feições do “outro” que não reconheço em mim 
transformam qualquer um que chegue ao meu limiar de percepção em perigo 
potencial, nos confrontos com o possível inimigo que atenta contra minha 
integridade. Essa identidade é fingida, continua afirmando F. Rimoli: o eu 
autorreflexivo, solipsísta, “umbigo do mundo”, fruto da cultura ocidental, 
é um eu que constrói o “outro” a partir de si mesmo, que pretende ser a 
medida de qualquer coisa e que, para se autodefinir, recorre simplesmente 
à recusa do outro. É um conceito de identidade presente na cultura grega 
e que está presente também no ainda não resolvido nó problemático das 
culturas ocidentais. A essas culturas interessa se a pertença étnica, a ideia de 
raça e os integralismos religiosos constituíram momentos de discriminação e 
de exclusão, quando não de conflito, em vez de integração. Assim, também 
a ideia de nação e até o sentimento patriótico são subjugados à exigência 



Identidade como “puzzle”  |  107

de conservação do “si” coletivo, que, por sua vez, é concebido como gonzo 
do eu individual.

Identidade “virtual”. No ciberespaço, que lugar ocupam as “new medias” 
no processo de construção da identidade?

Z. Bauman (2009, p. 87s.) observa que, exatamente na época do 
pluralismo e da comunicação sem limites, assiste-se ao paradoxo da 
incomunicabilidade entre os seres humanos: no ciberespaço, de fato, não 
existem “confins”, pelo que tudo se relativiza, ou melhor, “se liquefaz”. 
São exatamente as new medias, continua o autor, que contribuem para 
o caleidoscópio das identidades mutáveis. No mundo líquido, feito de 
identidades fluidas, as regras do jogo mudam depressa; as mídias fornecem 
“extraterritorialidade virtual” no orientar os deslocamentos da atenção, 
e os objetos de tais deslocamentos constituem um “bazar multicultural”.  
O instrumento eletrônico foi abraçado com tanto entusiasmo, porque exerce 
a função de modelar, sem trégua, nossas identidades por toda a vida em 
uma única. No mundo fluido, investir por toda a vida numa só identidade 
não tem sentido: as identidades, de fato, são roupas para se vestir de vez em 
quando, e não para se usar sempre.

Por isso, vive-se segundo a lógica do usa e descarta: velocidade de 
consumo e escoamento. Contudo, o medo de acabar numa descarga está 
sempre à espera: a partir do momento em que a identidade perde suas garan-
tias sociais, a “identificação” torna-se sempre mais importante para aqueles 
indivíduos que procuram desesperadamente um “nós” do qual fazer parte.

Explica-se, então, a sempre mais, cada vez mais, concorrida presença 
dos “navegadores sem rumo”: celulares e internet representam “comunidades 
virtuais”, e grupos midiáticos formam um frágil substituto de formas 
de socialização, usadas nas relações por meio de objetos de consumo 
controlados de forma maníaca, para demonstrar que se está “na onda” e 
que alguém pensou em nós. A verdadeira razão, de acordo com o autor 
(BAUMAN, 2009, p. 52s.), está no fato de que, na sociedade líquida, o 
que todos tememos é o abandono, a exclusão, o ser expulsos, jogados no 
rebotalho. É assim que as rubricas dos celulares, dos e-mails, do Facebook, 



108  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

do YouTube… substituem a comunidade ausente, mas, ao mesmo tempo, 
induzem a perder a capacidade de entrar, espontaneamente, em interação 
com pessoas reais. Uma vez que os grandes “portos” (as instituições) foram 
fechados, que os equipamentos que os tornavam atraentes se perderam, 
e os quebra-mares que os tornavam seguros foram desmantelados, os 
“navegadores da sociedade líquida” passaram a construir e a demarcar tantas 
pequenas cabotagens pessoais onde jogar a âncora e depositar suas frágeis 
identidades. Não confiando mais na rede da navegação pública, montam 
ciosamente guarda na entrada de seu desembarcadouro privado, para 
defendê-lo de intrusos. Explica-se, assim, porque as hodiernas e variegadas 
formas sob as quais se esconde o fundamentalismo identitário estão em 
contínuo aumento e transformação, de acordo com a lógica do consumo-
escoamento.

A partir do momento em que os habitantes de uma sociedade cada 
vez mais privatizada e desregularizada não têm mais referências firmes/
confiáveis para a construção da identidade, os indivíduos mais expostos 
a serem desassociados, aniquilados e abandonados procuram refúgio em 
tantos pequenos portos “artificiais”, ou flutuam em formas idênticas, 
oportunistas, que o autor define como “comunidade guarda-roupas”, isto 
é, comunidades que tomam corpo quando aparecem os problemas pessoais 
(BAUMAN, 2009, p. 33).

Identidade “intoxicada”. À identidade líquida e virtual faz eco também 
aquela de reivindicação identitária que leva à doença e/ou que produz 
intoxicação.

Quando o sujeito, os grupos humanos e suas instituições defendem, 
com violência excessiva ou com obstinação, sua identidade e seus 
direitos, existe o risco de doença psíquica, de intoxicação identitária 
(RECALCATI, 2007, p. 22-23).

Também G. Brunelli considera um risco a intoxicação identitária. 
A hipótese que a psicanálise sustenta é a de que quanto mais existir um 
reforço do eu, tanto mais sofrimento existirá; daí que, quando o sujeito, 
as comunidades ou as instituições defendem com excessiva virulência sua 



Identidade como “puzzle”  |  109

identidade, suas fronteiras, corre-se o risco de uma intoxicação identitária. 
De modo particular,

[...] quando se cultiva um sentimento de inevitabilidade, a respeito de 
qualquer identidade única presumida – muitas vezes até beligerante – 
que nós possuímos [...] a imposição de uma presumível identidade única 
frequentemente é um componente fundamental daquela arte marcial que 
consiste num fomentar conflitos sectários (BRUNELLI, 2008, p. 63-64).

Identidade como “limpeza étnica”. Se a etnicidade é, por alguns, consi-
derada um logro, também a identidade étnica não fica atrás, se considerada 
na ótica da “pureza étnica”. Para poder manter-se neste estado de “pureza”, 
o indivíduo deve ver-se a si mesmo em oposição a qualquer outro.

 A identidade étnica, por conseguinte, é uma definição de si mesmo e 
do outro coletivo, que tem as próprias raízes em determinadas relações de 
força. O resultado complexo desse modo de definir a si mesmo e aos outros 
é uma ideia da humanidade construída sobre o “nós” contra o “vós-outros”. 

Por sua vez, estes “vós-outros” são distinguidos na base do que o olho ou 
a imaginação colhe como características idiossincráticas da alteridade: uma 
série de elementos estereotipados ou preconceituosos são assim chamados a 
traçar “confins/muros intransponíveis”.

Assim, pode-se dizer que a identidade étnica é causa e, ao mesmo tempo, 
justificativa de um processo de “etnização da diferença”, uma estratégia que 
consente aos indivíduos que se consideram membros de um grupo entrarem 
em contraposição, em conflito com outros grupos concorrentes.

As consequências aparecem no nível dos fundamentalismos étnicos: 
um fenômeno que se expressa sempre mais sob a forma de contrastes, 
reivindicações, conflitos, “limpezas étnicas”, perpetrados em nome da 
“supremacia étnica” e da “autenticidade”. A etnia, portanto, tem um inegável 
peso sobre as autoapresentações que os sujeitos que a ela pertencem fazem 
da própria identidade.

Identidade “armada”. Para demonstrar essa tese, F. Remotti parte da 
suposição segundo a qual “só se pode morrer de identidade”, sempre que 
esta se torna uma necessidade obsessiva, fundamentalista (REMOTTI, 



110  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

1996, p. 57s.). A obsessão pela pureza da identidade, de acordo com o 
autor, já produziu grandes ruínas. E explica, assim, o processo: reduzir, 
desbastar, arrancar, cortar... são atividades que penetram na família do 
“separar”, especialmente numa ótica de construção da identidade. Uma 
identidade robusta que se agarra à particularidade, porque esta é garantia 
de coerência, e a coerência é um valor típico da identidade. Trata-se de uma 
questão mecânica: redução da multiplicidade, aumento da particularidade, 
incremento da coerência, afirmação da identidade. Neste ponto, estamos a 
um passo do deslize da discriminação à eliminação.

É assim que a identidade pode chegar, também, a tornar-se “armada”. 
Para promover a violência, de acordo com A. Sen (2006, p. 179), basta 
o cultivo de um sentimento de inevitabilidade a respeito de qualquer 
“presumida identidade única”. Como pensa o autor, o que leva a transformar 
o conceito de si mesmo em instrumento homicida é querer ignorar todas 
as outras formas de identificação, para concentrar-se no redefinir uma 
identidade “única”, mediante uma forma aguerrida de defesa.

Uma prova clara da presença histórica desse fundamentalismo belicoso, 
segundo F. Remotti (1996, p. 52), vem da descoberta e das sucessivas 
conquistas do continente americano, que não têm um significado correto 
da abertura dos europeus para a alteridade, mas constituíram, antes, uma 
experiência de vexação e de anulação dela. Uma identidade armada com 
espadas e fuzis, com símbolos de identidade, como a cruz e os textos 
sagrados, nos quais a verdade é fixada para sempre e para todos. O texto 
escrito é algo que fixa a identidade, que a desliga do “fluxo” e do turbilhão 
das “possibilidades alternativas” para fixá-la, para sempre, numa forma de 
“verdade-fortaleza”, absolutizada e inexpugnável.

A essas afirmações faz eco também E. Bein Ricco (2009, p. 27s.), para 
o qual esse “fundamentalismo identitário” é um bunker, um mundo mental 
fechado, “obsessionado pela possível permeabilidade e pela contaminação 
por verdades “outras”. Na escolha fundamentalista, o outro é construído 
como inimigo; o fundamentalismo é uma posição de exclusão que radicaliza 
a contraposição como elemento constitutivo da identidade. O tecido civil 
se fragmenta, assim, numa série de “guetos blindados” que, no seu modo 
de expressar-se, no seu modo de comportar-se, representam um modelo 



Identidade como “puzzle”  |  111

de organização da sociedade, baseado no diferencismo multicultural, em 
cuja base os direitos e as normas legislativas variam de acordo com as 
instâncias étnicas, culturais, religiosas, apresentadas pelos grupos identitários, 
dominantes no território. Desse modo, torna-se inútil o horizonte normativo 
universalista, baseado na igualdade diante da lei, de todos os indivíduos-
cidadãos, independentemente de sua filiação identitária. São esses os riscos 
reais de uma identidade declinada em sentido fundamental-aldeia global. 

Cria-se, assim, uma espécie de simetria paradoxal: quanto mais a 
globalização tende a produzir homologação, mais aumenta a exigência de 
diferenciação; quanto mais se estende o mercado das trocas e dos espaços 
de comunicação, mais cresce a necessidade de “radicação”. Chega-se, assim, 
a provocar um curto-circuito entre global e local: o mesmo processo de 
“desterritorialização” leva à necessidade de “reterritorializar” o próprio habitat.

Desafio

Somos ameaçados por dois riscos: o expediente identitário e a 
homologação cultural, riscos que, levados ao excesso, provocam, no 
primeiro caso, o relativismo cultural (portanto, dificuldade para 
estabelecer bases étnicas comuns), e, no segundo, o aniquilamento 
de qualquer diferença [...] devemos encontrar um caminho 
intermediário, a fim de que a contaminação das culturas produza 
enriquecimento e não fechamento ou desencontro (BONANATE; 
PAPINI, 2008, p. 15). 

4.2 Identidade como processo

Raízes migrantes, com rodas. A aparente contradição entre raízes e 
rodas, presente na metáfora, na realidade, está de acordo com os autores 
que sustentam que a identidade não é dada só uma vez, mas se constrói e se 
transforma durante toda a existência.

Segundo A. Maalouf (2007, p. 97s.), cada um de nós é depositário 
de duas heranças: uma vertical, que vem dos antepassados, das tradições  



112  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

de um povo; a outra, horizontal, que vem de uma época, dos contemporâ-
neos. Esta última, hoje em dia, torna-se sempre mais determinante. As duas 
heranças coenvolvem também o próprio conceito de identidade: de uma 
parte, é o que recebemos por via vertical; de outra, é o que nos tornamos 
sob o efeito da mundialização cultural, quer dizer, criaturas tecidas de fios 
de todas as cores, que compartilham, com a grande comunidade de seus 
contemporâneos, o essencial de suas referências, comportamentos, crenças, 
conhecimentos.

Para sublinhar esse processo, o autor lembra um exemplo prático 
(MAALOUF, 2007, p. 28s.): um indivíduo tirado de seu contexto étnico 
originário, depois dos primeiros anos de vida, e levado a um contexto 
totalmente novo/diferente, tão logo cresça e “tome consciência” de sua 
“diversidade originária” (traços corporais, cultura de nascimento, tradições 
familiares), vai se encontrar na necessidade de abrir um caminho entre o seu 
“eu”, que cresceu nele por meio da socialização primária/secundária que lhe 
vem do contexto no qual foi introduzido depois do nascimento, e a influência 
exercida pelos que estão à sua frente e que o consideram com base na sua 
“diversidade originária”, da qual ele não pode se livrar (a partir, exatamente, 
de seus traços corporais indeléveis). Os “seus” modelam-no, plasmam-no, 
de qualquer jeito lhe apresentam crenças, comportamentos, convicções, 
língua, sentimentos de pertença; mas tão logo ele saia do contexto familiar, 
na escola, na vida social, os “outros” (amigos, grupos de colegas) lhe farão 
sentir, antes ou depois, e de diversos modos, a “sua diversidade”, as diferenças 
que traçam os limites de sua personalidade, provocando feridas e contínuos 
golpes de alfinete. São essas experiências/feridas que determinam nele, de vez 
em quando, a interrogação sobre “Quem sou eu realmente?”. Nesse ponto,  
a solução que o autor dá é encorajá-lo a assumir sua própria diversidade 
como soma de suas diversas pertenças, em vez de confundi-las numa só, 
erigida como instrumento de exclusão.

Também para Z. Bauman (2000, p. 83), a identidade deve ser vista 
não como um dado imodificável, mas como alguma coisa do futuro, como 
um processo, enquanto toda pessoa é dotada de uma identidade composta, 
constituída por uma multiplicidade de pertenças (família, cultura, língua, 
religião) que, contudo, estão em contínua transformação, pelo que as 



Identidade como “puzzle”  |  113

pertenças não poderão ser percebidas sempre da mesma maneira, estarão 
sujeitas a permanentes transformações, tantas quantas as experiências da 
vida comportam; por isso, também, a identidade estará sujeita a contínuas 
mudanças.

A sinfonia dos multieus. Sobre esse “eu múltiplo”, entendido como 
produto de pluripertenças que são, de vez em quando, vividas e introjetadas 
durante o curso da vida, estão de acordo diversos autores.

Segundo P. Malizia (2008, p. 59), cada um de nós tem uma 
multiplicidade de pertenças, que ativam uma bateria de “eus” que o sujeito 
deve saber colocar em relacionamento dialógico, a fim de obter uma sinfonia 
harmoniosa, com a finalidade de equilibrar a própria personalidade. Esse 
é o motivo pelo qual a identidade não pode jamais ser considerada única, 
reduzida a uma só, mas ser considerada provisória, que está em contínuo 
“tornar-se”; é um processo complexo cujo traço distintivo é a diversidade: 
somos todos “diferentemente diferentes”.

R. De Vita (2009, p. 127) observa que, de acordo com a mesma 
tradição sociológica (Max Weber, Durkheim, Simmel), a identidade 
individual não é feita somente de elementos estritamente individuais, mas 
também de “territórios” partilhados, de pertenças moduladas sob as formas 
do viver e do agir que cada um partilha, de vez em quando, com os outros.

Para E. Genre (2009, p. 264), falar, hoje, de identidade da pessoa, de 
construção da identidade, significa pôr em discussão um princípio crítico 
que arrasta consigo o conceito de autonomia do sujeito, que ocorre graças 
a um duplo movimento: enquanto o sujeito vai à procura de si mesmo, ao 
mesmo tempo, ele tem necessidade de organizar os impulsos que provêm 
do ambiente circunstante. Nessa tensão entre mundo interior e mundo 
exterior, a identidade fica em constante movimento, não pode ser uma meta 
adquirida de uma vez por todas.

Com base nesses contributos, portanto, o conceito de identidade pode 
ser interpretado como processo em “formação permanente”, que se constrói 
em relação à socialização de um status e também como princípio regulador 
de desenvolvimento, como tal, sempre aberta a novas aquisições, observando 
as distâncias dos modelos predefinidos.



114  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Identidade como terceira via. É preciso, porém, atenção para não cair 
no extremo oposto: assim como se nota cada vez mais a exigência de se sair 
das “dificuldades” de uma identidade “monolítica”, “de sentido único”, 
ao mesmo tempo, é necessário evitar um “melting pot” de pertenças, que 
não contribuem diretamente e/ou eficazmente para a construção da 
identidade. É necessário, portanto, encontrar um equilíbrio entre os dois 
extremos, individualizando, indo ao encontro-confronto de uma terceira 
via, alternativa.

Essa terceira via, baseada no encontro-confronto entre “raízes” 
multiétnicas/culturais, hoje, pode ser facilmente aberta e assumida, de 
acordo com E. Colombo (2008, p. 41-47), pelos filhos dos imigrantes de 
segunda e de terceira gerações, os quais podem experimentar primeiramente 
formas de colocação transnacional que lhes permitam assumir os modelos 
para suas ações e para suas identificações, tanto pelo fluxo de cultura 
global quanto pelos contextos locais dentro dos quais estão inseridos ou 
daqueles que provêm dos genitores. Como tais, eles não são considerados 
simples reprodutores das “diferenças” dos pais, resultado mecânico da 
ação da cultura, das tradições ou das “raízes” que poderiam ter herdado, 
nem sempre material maleável, antes que se adaptem, sem resistência, 
aos modelos dos grupos dominantes. Ao contrário, eles cada vez mais 
negociam e definem espaços de reconhecimento, modelos de comunicação 
e formas de identificação que são destacadas da cidadania étnica e cultural, 
sem assumir, porém, acriticamente, o modelo de cidadania dominante no 
país de migração dos pais. As segundas e terceiras gerações devem, portanto, 
ser vistas como lugares possíveis de formação de novos códigos, formas de ação 
e de identificação que antecipam tendências mais generalizadas em direção à 
elaboração de novas ideias de cidadania, menos ligadas à dimensão nacional, 
mas nem por isso menos eficazes no definir direitos e deveres, linhas de 
inclusão e de exclusão.

A exigência do reconhecimento do valor igual entre culturas diversas é 
expressão da necessidade universal de ser aceito na própria particularidade 
étnica, como elemento essencial do sentimento de identidade.

Em consequência, torna-se necessário que a identidade não seja 
vivida como uma comunidade-fortaleza, mas como uma “fronteira aberta”, 



Identidade como “puzzle”  |  115

como um patrimônio cultural que deve interagir com outras orientações e 
esquemas de pensamento. É uma identidade que é lançada “laicamente” no 
relacionamento com a alteridade, que sabe abrir-se ao universal, avançando 
ideias e projetos com os quais medir-se.

Se é verdade que o modo de ser e de pensar de cada um de nós é, 
inevitavelmente, condicionado pela herança cultural de que depende a 
própria identidade, isso não significa – afirma E. Bein Ricco (2004, p. 29)  
– que devamos permanecer “fechados” no próprio caracol, mas que é 
necessário abrirmo-nos ao confronto. Na abertura para “espaços-de-trânsito” 
entre as diferenças, cada uma delas “desabsolutiza” a si mesma, faz com que 
a contraposição identitária ceda lugar ao reconhecimento recíproco, como 
pressuposto básico da convivência civil. Só uma identidade capaz de aceitar 
o próprio limite constitutivo pode derrotar a lógica da separação e apostar no 
encontro-confronto com o diferente, no qual a escuta/reconhecimento do 
outro se consolida com a disposição de colocar-se em questionamento. Desse 
modo, chegar-se-ia a salvaguardar o valor do pluralismo das diferenças, 
unindo-o com o princípio do universalismo da cidadania, que confere a cada 
um a forma de identidade pública, que supera, sem negá-las, as pertenças 
particulares.

Identidade como puzzle e/ou como prisma. Diante dos processos de 
globalização, a identidade tornou-se uma questão decisivamente premente: 
os pontos de referência são cancelados, as biografias tornam-se puzzle 
devido às soluções difíceis e mutáveis. O problema, contudo, como sustenta 
Z. Bauman, não são as diversas peças do puzzle, mas a maneira como se 
encaixam um no outro. Por esse motivo,

[...] a alegoria do puzzle é só um pouco parcialmente iluminante 
[enquanto] a imagem final está já estampada no texto [para quem 
consente] em assegurar-se de estar efetivamente na estrada certa  
(a única estrada certa), em direção ao destino já conhecido, e quanto 
trabalho existe para conseguir atingi-la. Nenhuma dessas facilidades está 
disponível no momento em que compões a tua identidade [...] a biografia 
pode ser comparada somente a um puzzle defeituoso [...] a imagem que 
deveria emergir no final do trabalho não é fornecida com antecipação 



116  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

e, portanto, não podes saber, com certeza, se possuis todas as peças 
necessárias para compô-la, se as peças estão certas e se as colocaste no 
lugar certo [ ... ]. A imagem do puzzle comprado no mercado é orientada 
para o objetivo: partes do ponto de chegada da imagem final conhecida já 
precedentemente, pelo que estás seguro que, no fim, encontrarás o lugar 
certo de cada peça... no caso da identidade, todo o empreendimento 
é orientado para os meios. Não partes da imagem final, mas de certa 
quantidade de peças das quais já tens a posse ou que te parece valer a pena 
possuir, e então procuras descobrir como ordená-las para obter certo 
número de imagens satisfatórias [...] a solução do puzzle segue a lógica 
da racionalidade instrumental (escolher os meios adaptados para um 
determinado fim), enquanto, ao contrário, a construção da identidade  
é guiada pela lógica da racionalidade final (descobrir o quanto são 
atraentes os objetivos a serem atingidos com os meios que se tem em 
mãos). O trabalho de um construtor de identidades é um trabalho de 
“bricoleur”, que cria toda espécie de coisas com o material disponível 
(BAUMAN, 2000, p. 55-57).

Por sua vez, A. Maalouf (apud FUCECCHI; NANNI, 2004, p. 101) 
insiste em sustentar que, num pluriuniverso de mil faces, cada um de nós 
deveria ser encorajado a assumir a própria diversidade e a conceber a própria 
identidade como um prisma, isto é, como a soma de suas diversas pertenças, 
antes que confirmar uma só identidade, para fazer dela instrumento de 
exclusão. A identidade não acontece de uma vez, é dinâmica, desenvolve-se  
e transforma-se. Daí emerge uma identidade que supera a lógica do  
aut-aut para substituí-la por aquela do et-et, não simples justaposição, mas 
integração fecunda e capacidade de se dar conta de todas as pertenças, de se 
sentir um na multiplicidade.

Todos nós constituímos, de fato, um “complexo identitário”. Cada 
identificação constrói-se dentro de um sistema de relações, em que se 
identifica em uma rede de pertenças (família, cultura, religião, sexo, 
idade, status, profissão). Daí que a identidade é, antes de tudo, plural e 
multidimensional e, ao mesmo tempo, variável no tempo e no espaço, 
exatamente porque é um fenômeno relacional e dinâmico.

Infelizmente, cada vez mais, somos levados a fazer um uso instrumental 
e distorcido da identidade: não existe uma identidade como essência 



Identidade como “puzzle”  |  117

originária e monolítica, pois ela é sempre uma construção cultural, um 
processo aberto ao encontro, à troca, à contaminação. É necessário, portanto 
– afirma Nanni-Curci (2009, p. 145s.) – contestar a reificação, a etnicização e 
a biologização da identidade, é necessário cultivar sempre um sentido plural, 
no que diz respeito à própria identidade, já que somos todos mestiços.

Nisso estão plenamente de acordo, também, R. Gallissot et al., quando 
afirmam que

[...] a identidade de cada um de nós é variável, plural, multidimensional, 
não reduzível, como hoje se costuma fazer só com a identidade étnica, 
religiosa ou nacional [...] as identidades e as culturas, pertencendo 
inteiramente ao domínio da história, são sempre o fruto ‘impuro’ e 
mutável de complexas alternâncias de trocas, superposições, hibridações 
e são, portanto, fenômenos dinâmicos e continuamente sujeitos a 
mudanças. O caráter “mestiço” é a norma cultural (GALLISSOT et al., 
2001, p. 189).

Por isso, mais que de identidade no singular, deve-se começar a falar 
de processos e de estratégias identitárias. Infelizmente, estamos ainda bem 
longe desse objetivo. Um exemplo prático vem das populações de origem 
migratória, em cujas confrontações, quando são superados conflitos e 
racismos de várias entidades, a “marca da diferença” passa, ainda, dos pais 
para os filhos e aos filhos dos filhos. Os filhos continuam a ser chamados 
de “imigrantes”, mesmo se nasceram no país de chegada dos pais e são seus 
cidadãos para todos os efeitos e nunca viram o país de origem dos pais.

Identidade como “ponte”. A ponte

•    é atravessada nos dois sentidos e, como tal, é símbolo de reciprocidade;
•    é necessária para superar as separações, as fraturas que separam os 

territórios vizinhos;
•    pode indicar a possibilidade de superação dos obstáculos naturais;
•    seu cruzamento se abre ao encontro dos que estão no “outro lado”;
•    põe em comunicação duas realidades;



118  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    ajuda na superação das “diversidades” e das lacerações prejudiciais;
•    atribui dignidade igual às realidades que coloca em interação/diálogo.

Para J. Habermas (1991, p. 184), o que se faz de “ponte” na construção 
da identidade são os processos relacionais, comunicativos, a partir do 
momento em que podem transformá-la no quadro de um processo contínuo 
de aprendizagem. Para prosseguir na procura da identidade, faz-se necessário, 
portanto, entrar num “espaço” de diálogo; enquanto tal, a identidade se 
torna pesquisa, processo dinâmico aberto às diversas “margens”. Abrindo-se 
ao outro, o sujeito expõe sua identidade em confronto com o outro. Toda 
afirmação de identidade pode, pois, existir somente no interior de um 
complexo jogo de reconhecimentos recíprocos. Trata-se não tanto de “misturar” 
a própria identidade, mas de inserir-se num contexto de comunicação e de 
diálogo no qual, pela troca, haja um enriquecimento e uma transformação 
recíprocos, em que ninguém permanece mais o mesmo, em que a estranheza e 
o localismo se entrecortam numa identidade construída com a contribuição 
que está na “outra margem”.

Assim, também para P. Malizia (2008, p. 58s.), falar de identidade-
ponte significa promover aquela “abertura” que a leva a desembocar no 
outro: a identidade, de fato, não é nunca “fechada”, “concluída”; não 
existem identidades definitivas e puras, mas agregações de elementos 
transversais pertencentes a diversas identidades, a partir do momento 
em que a identidade é um processo sempre aberto à “novidade” e à 
imprevisibilidade do encontro com o outro. Assim, as razões da identidade 
se conjugam com as do diálogo: não se dialoga sem identidade, e esta se 
estrutura e se transforma no diálogo. Quando se fala de identidade, fala-se 
também, e principalmente, de diferença: é a diferença que torna possível 
o relacionamento no encontro com o outro. Falar de identidade “forte”, 
portanto, não quer dizer considerá-la exclusiva: quanto mais alguém é ele 
mesmo, mais está em grau de estabelecer relações com o outro diferente e 
enriquece mais a própria identidade.

Na prática, a metáfora da ponte contribui melhor que outras para dar a 
imagem da “relação entre polaridades opostas”. Na era da pós-modernidade, 



Identidade como “puzzle”  |  119

com a “mistura” vertiginosa que nos envolve a todos, impõe-se, então, um 
novo conceito de identidade. Afirma ainda A. Maalouf (2004, p. 38s.) 
que aqueles que conseguem assumir/viver/realizar totalmente a própria 
identidade, fazendo-se de “ponte”, são os “fronteiriços”, os quais se fazem de 
“estafeta” entre as “diferentes diversidades”, constituindo o elemento básico 
no meio da sociedade em que vivem.

Na pesquisa realizada por Besozzi et al. (2009), esses “fronteiriços” 
são notados, principalmente, nas “gerações-ponte” (as segundas e terceiras 
gerações), que devem enfrentar a passagem do projeto migratório dos pais 
para uma inserção estável para si na sociedade, para seus filhos e para os 
filhos de seus filhos. Os autores sustentam, por isso, que essa transformação 
geracional dos fluxos migratórios deverá levar à superação da visão redutora 
e, às vezes, ofensiva, que considera as migrações unicamente como proveito 
puramente instrumental, violando, quase sempre, os direitos humanos. 
Com as novas gerações, as migrações “só para trabalho” transformam-se, 
inevitavelmente, em migrações “de populações”, tornam-se, então, uma 
questão de “pessoas” com direito de reconhecimento e de cidadania completo.

Daí também o convite, dirigido a todos, indistintamente, para chegar a 
amadurecer uma “mente multicultural”, aberta à exploração e ao confronto 
com a diferença, em condições de refundar uma convivência com a marca 
do respeito recíproco, mas também da assunção de responsabilidade, no 
exercício dos direitos e deveres, por parte dos autóctones como também 
dos migrantes e por parte de cada um dos grupos e instituições, na gestão 
dos processos de integração. Assumir a diferença como um valor significa, 
de fato, entrar num jogo de confrontação sem “limites”, que mantém longe 
as fáceis tentações de caída no etnocentrismo. Esse jogo, antes mesmo que 
no social, é centrado na construção da identidade, enquanto composta 
de “alteridade”, de “eu-outro”, em que o “eu” para ser “reconhecido” tem 
necessidade de negociar a si mesmo com um “outro diferente de si”.

A alteridade é, então, um elemento básico/constitutivo da identidade, 
da qual, em definitivo, se pode afirmar que a construção depende, 
essencialmente/inevitavelmente, do encontro-confronto-troca com o outro, 
portador de diversidade.



120  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Desafio

Enquanto a identidade podia orgulhar-se da pertença a outra 
cultura, a uma etnia e a um enraizamento nos mesmos lugares e 
comunidades, a coisa podia funcionar. Mas se hoje a identidade, 
como aparece evidente para as segundas gerações, é uma identidade 
de migração e de travessia e, portanto, apresenta uma pluralidade 
e um dinamismo dentro de si mesma, então a metáfora da árvore 
não basta mais. É necessário recorrer à metáfora da viagem e 
acompanhar a clássica referência às raízes com outra, inédita, uma 
referência às rodas. Para que cada um de nós continue a ser como 
uma árvore com as raízes, mas também com o dinamismo das rodas. 
Nós somos identidades abertas e vivas, como árvores semoventes 
na nossa sociedade da mobilidade humana, que nos pede para 
dinamizar também a linguagem, as metáforas, as imagens de que 
nos servimos na prática educativa (NANNI, 2008, p. 14).

4.3 O meu exame de identidade

Retornando ao assunto... Se comparada com o atual momento histórico, 
caracterizado por intensos processos de contaminação social e cultural,  
a construção da identidade pode ser considerada um produto multicultural: 
de fato, o pluralismo cultural é o novo construtor da identidade. Por sua vez, a 
multiplicidade de pertenças que caracteriza as sociedades pluralistas implica, 
no plano da participação social e cultural, uma capacidade de governo de 
si mesmo, a fim de que a vida possa desenvolver-se de modo harmônico e 
suficientemente coerente com um projeto de vida a ser realizado.

Contudo, como observa M. Pellerey (2008, p. 36), o perigo embutido 
em uma pluralidade de afiliação aparece quando não foi construído ou, 
ao contrário, se perde um “eu-cerne” de identidade que faz de ponto de 
referência no interpretar, no dar sentido, no viver a própria experiência no 
plural. O pluralismo cultural passa também pelo sistema “si”, enquanto cada 
pertença leva com ela um influxo sobre os valores, sobre a maneira de ver e de 



Identidade como “puzzle”  |  121

julgar fatos e pessoas, segundo as normas de comportamento e de ação, que, 
frequentemente, geram conflitos e divisões na esfera da unidade interior.

E, efetivamente, vários autores fizeram constantemente notar como 
as culturas estão perdendo progressivamente seus confins, produzindo 
culturas híbridas que relativizam a própria noção de identidade. Na “vila 
global”, a comunicação anula, de fato, as distâncias espaciais e temporais; 
consequentemente, é necessário proteger-se tanto do relativismo que 
nega o valor das diversas culturas, quanto do fundamentalismo ou do 
etnocentrismo, que absolutizam somente o valor da própria cultura.

O outro não pode ser reduzido a um estereótipo, mas também não pode 
ser reduzido a uma diversidade tão grande com a qual não possamos manter 
relação. Os dois polos que criam problema são a tentação de reduzir o outro 
a uma imagem de si próprio e a convicção de que o outro é tão diferente 
que com ele não temos nada em comum. Se relegada ao plano macrossocial, 
essa posição pode levar ao desencontro de civilizações. Anteriormente, se viu 
que, frequentemente, uma identidade monolítica, entendida/vivida como 
um feitiço a ser defendido, para evitar a contaminação, torna-se fator de 
desencontro e de violência.

Para F. Remotti (1996, p. 56), a identidade é afirmada, reivindicada, 
imposta em relação aos grupos que se constituem, eventualmente, na 
competição e/ou que se dispõem à luta pelos “recursos” (de qualquer tipo: 
religiosos, econômicos, territoriais).

Z. Baumann reconduz o problema da identidade não mais a uma 
conservação estável, mas ao fato de mantê-la num estado de “flutuação 
livre”, feita de elementos heterogêneos em contínua transformação.

Outros interpretam essa transformação como uma espécie de “noma-
dismo”, no processo de construção da identidade, que supera as “raízes”, 
os confins rígidos e as pertenças exclusivas, para “aventurar-se” por novos 
“espaços” (étnicos, culturais, religiosos, ideológicos).

Ninguém hoje é exclusivamente uma coisa só. Etiquetas como indiano, 
mulher, muçulmano ou americano são somente pontos de partida 
que, se por um momento são seguidos na experiência vivida, são, em 
seguida, logo abandonados. O imperialismo consolidou numa escola 
global uma mistura de cultura e de identidade. Mas seu presente pior, 



122  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

paradoxalmente, foi ter consentido que cada um acreditasse ser somente 
e, sobretudo, exclusivamente branco ou negro, ocidental ou oriental.  
E, ao contrário, os seres humanos, assim como forjam a própria história, 
também forjam as próprias culturas e identidades étnicas (SAID, 2004, 
p. 166). 

Para L. Sciolla (1985, p. 105),

[...] a identidade representa o sistema de significados que, colocando 
em comunicação o indivíduo com o universo cultural dos valores e dos 
símbolos sociais compartilhados, permite-lhe dar sentido às próprias 
ações aos próprios olhos e aos dos outros, fazendo escolhas e dando 
coerência à própria biografia!

Também F. Rimoli (2008, p. 1-2) observa que, diante do reforçar-se 
dos integralismos religiosos e políticos, e do insinuar-se da sociedade da 
segurança, que multiplica as formas de controle e de vigilância, somente 
uma pesquisa equilibrada de reconhecimento recíproco, que evite tanto 
o devastador conflito de uma irremediável dialética oposicionista, como 
o intransponível limite de presumida impossibilidade de um verdadeiro 
encontro paritário, ou a utópica confusão das diferenças, pode superar 
o dilaceramento que na área geopolítica das sociedades complexas se 
manifesta na difícil integração das diversidades. Ao encontro-confronto 
entre civilizações, hoje, talvez se prefira a colisão, o poder homologante e 
monodimensional das lógicas de mercado global que reavivam a “aldeia 
global”, a qual, com frequência, está na origem dos micronacionalismos 
e dos fundamentalismos hiperidentitários e da ideia sobre o “outro”, 
considerado como inimigo ou com refugo tóxico planetário. Entre as duas 
alternativas extremas, conclui o autor, de um lado, o “outro” entendido 
como ameaça à própria identidade e, de outro, pelo contrário, entendido 
como fator constitutivo do próprio eu, desenvolve-se uma sucessão de 
possibilidades de inclusão/exclusão. Todo o nó da questão está na tensão que 
se cria entre identidade e alteridade. Infelizmente, ainda hoje, a identidade, 
em geral, constrói-se com prejuízo para ou contra a alteridade, reduzindo, 
assim, as potencialidades que provêm do encontro-confronto com o “outro”.



Identidade como “puzzle”  |  123

Uma identidade frágil tende, de fato, a se construir em torno de um 
“tu/vós”, interpretado como inimigo a quem se opor, de modo a estruturar/
consolidar os traços distintivos do “eu/nós”. Mas é bom perguntar-se:

Se é a “alteridade” que define e sanciona a identidade, e se esta é percebida 
como inimigo, qual identidade se poderá oferecer?

A solução está no observar tanto o lado da biologização quanto da 
etnização da identidade, mas é necessário, sobretudo, superar, de uma vez 
por todas, um modelo de procura de identidade baseado na contraposição. 
Isto é, na qual se vê que é importante ter “inimigos” para poder se definir. 
O relacionamento identidade-diversidade deve ser procurado, contudo, 
na interdependência do reconhecimento recíproco. E, seja como for, a 
alteridade aflora sempre, aninha-se no próprio coração da identidade. O lugar 
do encontro com o outro, que é o encontro com o “outro si”, mas “diferente 
de si”, não pode senão excluir o espaço da pluralidade social e do pluralismo 
democrático.

Portanto, o problema central está em valorizar as diferenças. Somente 
partindo das diferenças recíprocas, pode-se ir em busca “daquilo que temos 
em comum”. O novo conceito de identidade situa-se, aqui, dentro dos 
processos relacionais, no complexo jogo dialético de reconhecimentos 
recíprocos, onde ocorre a integração sem cair na tentação de uma fusão. 

A “alteridade” como “sombra” inseparável no processo de construção da 
identidade. No momento histórico atual, a “revolução mental-cultural 
copernicana”, que ainda não foi realizada, está, então, em inverter o próprio 
conceito de identidade: de estática para dinâmica, como alguma coisa 
em contínua construção, devido à sua natureza “relacional”, pronta para 
confrontar-se. 

Em outros termos, está no conceito de “natureza plural” da identidade 
e, como tal, é uma construção em permanente transformação, um processo 
aberto ao encontro, às permutas, à contaminação. E, na ótica das “sociedades 
plurais”, identidade e diversidade estão em relação de interação, em vista 
de uma complementação recíproca. Portanto, nem “eco” nem “narciso”, 



124  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

nem a dispersão na absolutização da identidade, mas antes uma consciência 
identitária, guarnecida pela vontade de diálogo, de encontro e de mútua 
fecundação com outras identidades.

Para A. Melucci (2000, p. 121-122), o conceito de “identidade” 
contém três elementos:

[...] permanência ou continuidade de um sujeito individual ou coletivo, 
acima das variações no tempo e das adaptações ao ambiente; delimitação 
desse sujeito em relação aos outros; capacidade de reconhecer-se e de 
ser reconhecido [...]. A identidade individual é, pois, a capacidade de 
um ator agir diferenciando-se dos outros e permanecendo idêntico a 
si mesmo. Mas a autoidentificação deve gozar de um reconhecimento 
dos outros, para poder manter-se e moldar-se. A possibilidade de 
distinguir-se dos outros deve ser reconhecida por estes outros [...].  
A autoidentificação, por sua vez, apoia-se na possibilidade de situar-se 
dentro de um sistema de relacionamentos (“Eu sou para Ti ou Tu és 
para Mim”). O paradoxo da identidade é, pois, que a diferença, para ser 
afirmada e percebida como tal, supõe a reciprocidade.

De acordo com o autor, o processo identitário ocorre, pois, no interior  
de uma variabilidade em quatro polaridades: autorreconhecimento/
héteroreconhecimento/autodiferenciação/hétero-diferenciação. Desse modo,  
a identidade coincide com a capacidade variável de um sujeito ter, juntos, 
em equilíbrio, os quatro polos desse sistema de relações: reconhecer os 
efeitos de sua ação como próprios, afirmando sua diversidade e conseguindo 
reconhecimento.

É necessário, pois, tomar consciência, antes de tudo, da inevitável 
presença da alteridade, enquanto se acompanha constantemente a identidade, 
como se fosse uma sombra da qual não se consegue livrar; mas, sobretudo, é 
mister reconhecer que a identidade (aquilo que nós acreditamos ser, como 
“únicos”) é feita de alteridade. Tudo isso significa que construir a identidade 
não exige reduzir, eliminar a multiplicidade, mas, antes, introduzir, utilizar, 
recorrer, incorporar a alteridade ao longo dos processos metabólicos de sua 
construção.

A utilização da alteridade torna-se evidente, de modo particular, 
nos contínuos processos de “negociação“ da identidade. Uma identidade 



Identidade como “puzzle”  |  125

“cega” para a alteridade, que não se disponha a um contínuo processo de 
“negociação/compromisso/contaminação” com esta, está inevitavelmente 
destinada ao “empobrecimento”, por causa da drástica diminuição dos 
recursos/riquezas que somente a alteridade pode oferecer e garantir. Daí 
que a alteridade seja um ingrediente indispensável da identidade, um 
componente sine quo non de sua construção mesmo.

Em última análise, nem a identidade nem as diferenças podem ser 
consideradas absolutas. Por isso mesmo, devem ser repensados os conceitos 
e os conteúdos da identidade, em função de uma nova dimensão aberta 
ao diálogo e ao confronto, pluralista, cônscia de não ser autossuficiente, 
cujas convicções fortes e sugestivas sejam relativizadas e cujo conceito de 
“unicidade” se torne flutuante e itinerante. O reconhecimento do direito 
do outro à sua diversidade comporta, ao mesmo tempo, a promoção do 
diálogo e do confronto, ultrapassando, assim, a posição estática etnocêntrica. 
Uma identidade, quanto mais “forte”, orgulhosa das próprias raízes, mais 
deve estar aberta ao tipo de diálogo que coloca em evidência os pontos com 
os quais se pode concordar e os outros que nos diferenciam. O diálogo 
implica, por isso, interlocutores cônscios da própria identidade e dispostos 
ao enriquecimento recíproco.

Passando para a vertente educativa, a pesquisa da identidade deve 
provocar nos indivíduos o encontro com o “direito à diversidade”. Isso exige 
partir do educar a “conviver com os próprios muitos/si mesmo”, para poder 
conviver com multi-identidades, com geometrias variáveis.

Educar para...

a) ... saber conviver com os próprios multieus...
Para R. De Vita (2009, p. 122), a identidade apresenta-se sob o signo 

da multiformidade, como um conjunto de muitos “si mesmo” integráveis/
interagíveis. Não é uma entidade formada de uma só vez, mas fruto de uma 
interação entre o “interno” e o “externo”. É uma rede de relacionamentos 
flexíveis, não estáticos. É o produto de um movimento centrípeto e de 
um movimento centrífugo: o primeiro está a serviço de um processo de 



126  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

conservação de si mesmo, e o segundo, de transformação de si mesmo, no 
contato permanente com alteridades múltiplas.

De acordo com Bocchi-Ceruti (2004, p. 12),

[...] este jogo de reconhecimentos recíprocos, em si mesmo e nos outros, 
pode fazer emergir novas ideias de coletividade e de cidadania, subtraídas 
tanto da degradação de pertenças arcaicas rígidas e homologantes, 
quanto da atração de novas pertenças totalizantes.

Uma primeira consequência, em nível sociorrelacional, consiste, 
portanto, em educar para reduzir, progressivamente, o caráter autocêntrico 
do eu e em fazer emergir, contextualmente, liames com a alteridade, 
tendendo para o viver juntos na qualidade de “cidadãos”.

De acordo com G. Chiosso (2009, p. 67), de fato, a cidadania não se 
nutre mais de virtudes cívicas ligadas ao sentido de pertença; ao contrário, 
ela é concebida como fruto da contaminação entre culturas e como expressão 
de identidades múltiplas. Na era pós-moderna, torna-se cidadão não mais e/
ou não somente como parte e expressão de certo lugar, de certa história e de 
uma memória coletiva, mas, sobretudo, quando se ocupa um espaço-tempo 
cada vez mais feito de interferências e de articulações, de segmentações e 
de redes, de pluralidades de pertenças. Daí que a educação para a cidadania 
e para a convivência democrática, hoje, não possa senão se originar desses 
pressupostos.

b) ... poder conviver com multi-identidades em geometria variável.
De tal modo, que a pergunta que emerge espontânea no fim desse 

excursus sobre a identidade é:

Em uma sociedade multiétnica/multicultural, qual identidade é possível 
formar?

A essa pergunta, F. Pajer (2009, p. 243 et seq.) procurou responder 
diretamente, partindo do pressuposto que a identidade pessoal é fruto 
progressivo de uma pesquisa dinâmica que se constrói à medida que 
se torna capaz de realizar projetos com a alteridade. O eu não pode se 



Identidade como “puzzle”  |  127

formar em sua identidade senão assimilando os valores em interação com a 
cultura ambiente. Por sua vez, o contexto-ambiente, em geometria cultural 
múltipla e variável, onde o eu cresce e se alimenta, pode ser diferentemente 
interpretado: 

•    quando o eu se encontra/desencontra com um modelo cultural 
diferente do que herdou, o outro, o “diferente de si” pode ser 
percebido como “inimigo” ou como “adversário” (etnocentrismo 
autorreferencial);

•    quando, ao contrário, a pluralidade cultural é entendida como riqueza, 
ela favorece as relações e o “intercâmbio”.

Neste último caso, continua o autor, entra em jogo um conceito  
de educação que visa a habilitar o confronto construtivo entre pontos de 
vista diversos e a estabelecer novas relações que incidirão na construção  
da identidade pessoal. É nesse contexto de diversidade cultural que adquire 
sentido a distinção entre

•    identidade prescrita: uma identidade-muro, imposta pelos outros, 
desde quando se é pré-adolescente, com o escopo de defender-nos;

•    identidade exigida: aquela aspiração à emancipação, que faz parte 
do processo de crescimento biológico e psicológico; é a identidade-
espelho, procurada para satisfazer a necessidade de apropriação do 
capital simbólico;

•    identidade amadurecida: coincide com o perfil da personalidade 
adulta, conquistado/definido por meio de um longo exercício 
de discernimento de escolhas; como tal, qualifica-se como valor 
“relacional” e “dialogal”, como “reciprocidade” nos confrontos com 
outras identidades diferentes.

É este último tipo de identidade, argumenta, ainda, F. Pajer, que o atual 
contexto pluralístico induz a promover na ação educativa. No encontro 
entre culturas, a comunicação ocorre entre pessoas que amadureceram uma 
plena consciência do que são, quais raízes têm, a qual grupo pertencem. 
Por sua vez, essa tomada de consciência e esse sentido de si mesmo 
trocam, desenvolvem-se, progressivamente, em relação ao outro, ao tipo de 



128  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

comunicação que é instaurado, a partir do momento em que a vontade de 
compreensão cultural cria a possibilidade de ultrapassar a própria cultura, 
para anuir a outro mundo, “universalizando” os conhecimentos.

A identidade volta, como consequência, a uma peregrinação interior, é 
um processo criativo em permanente transformação, pelo que é necessário 
proteger-se, sobretudo, de aproximá-la da identificação tout court. A mesma 
pessoa pode ser considerada, sem a menor contradição, de cidadania 
americana, de origem caribenha, com antecedentes africanos, cristã ou 
muçulmana, progressista, mulher..., cada uma destas coletividades, a que 
uma pessoa pode pertencer simultaneamente, confere-lhe uma determinada 
identidade. Nenhuma delas pode ser considerada como a única identidade 
ou a única categoria de pertença. 

À multiplicidade das identidades deve corresponder, então, uma 
disposição de conviver com uma identidade “diaspórica”, disposta a se 
colocar em discussão e conexa a um núcleo de virtudes cívicas, capazes de 
fazer da experiência do outro também um instrumento privilegiado para o 
conhecimento/descoberta de si.

De acordo com G. Chiosso (2009, p. 74s.), o princípio da democracia 
das culturas baseia-se na convicção de que a identidade constitui um bem a 
ser resguardado, mas sem se fechar em si mesma, aprendendo a dialogar com 
outras identidades, outras culturas, outras comunidades. Uma educação, 
portanto, funcional para a superação de uma noção estática de identidade, 
que, infelizmente, hoje em dia, parece despreparada e inadequada para 
interagir com as variedades e multiplicidades dos portadores de diferenças. 
Trata-se, substancialmente, continua o autor, de educar para a construção 
de identidades particulares e comunitárias, capazes de tomar distância de si 
mesmas e de suas ideias, para colher, no outro, o “companheiro de viagem” 
com quem dialogar, confrontar-se e enfrentar problemas comuns.

Quando se aceita o conceito dinâmico de identidade, afirma  
M. Santerini (1994, p. 189s.), segue-se que o migrante não leva consigo 
somente sua identidade cultural de origem, mas também a nova, de 
quem entrou em relação com outra cultura. A nova identidade cultural 
pode ser considerada o resultado de variações que se articulam na base de 
uma identidade étnica originária, que, porém, continua a viver também 



Identidade como “puzzle”  |  129

na mistura com outras. A nova identidade é a de quem colocou no 
relacionamento sua origem com o novo contexto com o qual entrou em 
relação. Daí que o processo educativo passa pela comunicação em termos de 
compreensão do outro, fazendo um percurso que parte do conhecimento e 
atravessa a necessidade de “reconhecimento”. Nesse sentido, educar significa 
reconhecer o outro na sua diversidade, criando canais de comunicação sem 
discriminações. Trata-se, pois, de estarmos conscientes de que a relação 
educativa colabora com a construção de uma nova identidade sociocultural, 
que se nutre da troca de pertenças múltiplas. O “efeito-espelho” induz, desse 
modo, a confrontar-se e, consequentemente, a relativizar-se.

Por isso, em definitivo, a eficácia da educação para a cidadania e para a 
convivência democrática depende daquela “disposição nomádica/diaspórica”, 
graças à qual o sujeito entra em reciprocidade com outros, torna-se disponível 
para o acolhimento da diversidade e sente-se cidadão de um mundo global, 
parte ativa de uma história que o interpela e o envolve em um quadro de 
valores partilhados. É nessa plataforma “identitária transcultural” que se 
devem confrontar os processos educativos das sociedades pós-modernas.

Desafio

Diante de “6 bilhões de Outros”, com quem confrontar minha 
identidade, “eu sou o que sou, mas não posso saber o que serei!”



131

A CULTURA E SEUS “MÚLTIPLOS”

Cenário

O conceito de “cultura” pode ser representado na forma de um 
iceberg: a parte que emerge é composta de literatura, pintura, arquitetura, 
escultura, música e artes variadas, enquanto a parte submersa contém 
variegadas peculiaridades, entre as quais, de modo particular, o modelo de 
relacionamento, o conceito de beleza, a gestão dos papéis e das emoções e 
muito mais.

Para se realizar um relacionamento intercultural, requer-se, por 
conseguinte, o conhecimento das características principais da própria 
cultura, para, depois, se assumir uma atitude, principalmente, de respeito 
com as diferenças que separam as culturas com as quais há confronto, 
fazendo apelo a um processo de desconstrução da própria forma mentis, para 
depois realizar a relação por meio de ações positivas, baseadas no diálogo, 
na confrontação, no intercâmbio. 

Tudo isso leva ao conceito de “identidade cultural”, cujo crescimento e 
maturação ocorrem quando a identidade consegue abandonar o “pensamento 
único”, gerado pela cultura de pertença, para conquistar a poliedricidade 
necessária aos contextos cada vez mais variáveis e para modificações culturais 
cada vez mais em movimento. Em suma, assim como para a identidade, 
também a cultura, por suas características interativas e fluidas, é destinada 
a contínuos “reajustamentos” e mestiçagem.

Um conceito a ser novamente levado em consideração. Partindo desses 
pressupostos, ninguém, pois, pode considerar a própria cultura e a tradição 

5



132  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

de pertença como a mais certa, como a única, superior a todas as outras. 
Infelizmente, até agora temos sempre vivido, e ainda hoje continuamos  
a viver, como filhos de uma cultura separadora, e por isso nos obstinamos a  
dividir, circunscrever, catalogar, excluir o diferente que pertence à “outra” 
cultura, ao “não nós”, separando-o de si mesmo, a fim de poder dominá-
lo, enquadrá-lo, defini-lo, e não para compreendê-lo, respeitá-lo e, muito 
menos, entrar em diálogo.

Quando, então, o portador de outra cultura é migrante, segue-se 
que o nó crítico no relacionamento “cultura-migração” tem como caixa 
de ressonância conflitiva a “liquefação” de seus valores culturais ou do 
sincretismo indiferente (melting pot) ou de homologação.

É preciso, então, tomar consciência de que o nosso verdadeiro “pecado 
original” é ter crescido com a ilusão de que a nossa fosse a “cultura” 
(única, porque dominante, a mais civilizada). Ao mesmo tempo, não é 
menos inquietante, também, o aspecto inverso, quer dizer, o da ocultação 
e do conformismo em escala planetária: nos quatro ângulos do mundo, 
encontramos, de fato, as mesmas informações, os mesmos vestuários,  
a mesma publicidade dos bens de consumo, de tal modo que se pode 
afirmar que o mundo futuro será sempre mais o de uma cultura midiatizada, 
estandardizada, homogeneizada, esterilizada.

Tudo isso chama a atenção para o relacionamento entre os indivíduos e 
as culturas de pertença. Se, em certa medida, a cultura determina o homem, 
por sua vez, o homem a determina com suas adaptações e inovações. 
Exatamente por isso é que a cultura é interpretada no sentido de uma 
elaboração coletiva em perpétua transformação e continuamente sujeita  
a alterações, reelaborações e reinterpretações individuais e coletivas.

A esse respeito, A. Rivera (2001, p. 101) apresenta o exemplo das 
“culturas em diáspora”, nascidas depois das relações entre as culturas dos 
imigrantes e as dos países dominantes. O autor sustenta que, nesse caso,  
deve-se estudar o nascimento de culturas “terceirizadas”, que transcendem 
sejam as culturas de origem, sejam as dominantes, que pertencem às 
sociedades de chegada. São consideradas como resultado de “elaborações” 
sincréticas que se baseiam em reinterpretações cruzadas de formas culturais de 
origens diversas, fruto de contaminações, de hibridações e de miscigenações. 



A cultura e seus “múltiplos”  |  133

J. A. Banks (2008, p. 129-139), ao analisar os desafios que, hoje, 
destacam os direitos culturais dos cidadãos de diversos grupos étnicos, 
religiosos e linguísticos, constata que a tendência que prevalecia no passado 
era a da integração na perspectiva de uma “cidadania assimilativa”. Essa 
posição se choca, hoje, com a tendência não só individual, mas também de 
grupos sociais e comunidades particulares, que tendem a associar-se para 
conservar tradições e formas de vida originais. É esse o motivo pelo qual a 
hodierna literatura se esforça por afirmar que a educação para a cidadania 
deveria assegurar, também, a manutenção dos elementos culturais de origem.

Mesmo que o mundo nunca tenha sido tão interligado e interdependente, 
deve-se reconhecer que nele estão se acentuando, ao mesmo tempo, 
movimentos que afirmam, sempre com mais força, sua identidade particular. 
Diante desse fenômeno, educar para o diálogo intercultural parece  
o instrumento fundamental para superar as dicotomias existentes entre a 
cultura de origem e a do país de chegada, entre globalismos e aldeias globais.

A solução, então, deve ser individualizada no educar para saber 
“estar com” o outro, colocando em confronto os antagonismos, em vez de 
evitá-los, simplesmente, porque no diálogo todos são obrigados a se abrir,  
a tornar conhecida sua própria posição, preparando-se para o confronto. 
Todo relacionamento em base dialogal, de fato, obriga cada um a entrar 
em comunicação, a repensar os próprios conceitos refletindo-se no outro.

“Reespaçar”/”desterritorializar” as culturas. O objetivo é chegar a 
interpretar o desafio para a mudança, na base do dado segundo o qual 
os territórios não são mais “possuidores de uma cultura única”. Tudo isso 
comporta, antes de tudo, partir do “reespaçar” o conceito de cultura. Nesse 
sentido, nenhuma cultura tem mais referência em um “lugar geográfico 
exclusivo”, pois está intrinsecamente entrelaçada com uma inevitável 
contaminação que mistura tudo com todos: como sempre aconteceu na 
história, as transmigrações das populações têm provocado não só uma 
mistura de etnias, línguas, costumes, religiões, mas também de culturas. 

Daí que uma identidade-mono, atualmente, sinônimo de “empobre-
cimento”, de adiamento da procura de uma identidade “equilibrada” entre 
as culturas, em condições de reorientar o próprio caminho dentro dos 



134  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

processos de transformação social em ato, requeira a vontade de aventurar-se 
em espaços e/ou “mundos” sempre novos, não somente do ponto de vista 
geográfico ou virtual, mas também “mental” e, sobretudo, educativo. É neste 
sentido que o processo de desterritorialização/re-espacialização provocado 
pelas ondas migratórias (mas não só por elas) leva a transformações culturais 
radicais e, como consequência, também ao nascimento de um “homem 
novo”, cada vez mais obrigado a enfrentar os valores que transcendem essas 
“garantias” dadas, até o presente momento, pela tradição, pela religião, pela 
etnia, pela língua, pelas expressões típicas da própria cultura.

A hipótese de continuar é, pois, a realização de um “espaço” comum, 
onde se mover e comunicar. Um espaço onde, não obstante as diferenças, 
seja reconhecida e defendida a identidade de cada cultura, por meio de regras 
intersubjetivamente negociadas e respeitadas.

De acordo com U. Fabietti (1996, p. 163), para prosseguir na pesquisa 
da identidade (seja ela pessoal, social, ou cultural), somente a “razão da 
solidariedade”, baseada numa “razão antropológica”, capaz de relativizar o 
lugar de cada um de nós na história e no tempo de conectar-nos com os 
outros, poderá relativizar as culturas e as tradições de pertença, sem absolutizar 
as diferenças.

O problema, contudo, torna-se mais complexo quando a amplificada 
possibilidade de mobilidade, seja físico-geográfica, seja simbólico-virtual, 
consente redesenhar “novas geografias de ações”, reestruturando o espaço de 
acordo com os cenários fluidos que contêm um supermercado de identidades 
em que o eu se torna “turista”. Desse “espaço” fazem sempre parte não 
somente os itinerários daquele turista que Z. Bauman (2001) define como 
caçador de emoções, livre para mover-se a seu bel-prazer, mas também 
todo gênero de “migrantes”. Nesse caso, o espaço se complexifica e perde 
a própria densidade, as culturas não são mais territorialmente radicadas, 
mas se deslocam, tornando a experiência da diferença parte constitutiva da 
realidade local.

Ao mesmo tempo, o autor chama a atenção para o risco de se confiar 
tout court naquelas que ele define como “comunidades cabides”; de um 
contexto globalizado, fonte de medos de homologação e de incerteza, nascem 
sempre mais fortes a buscas de identidades e pertenças, que as levam, depois, 



A cultura e seus “múltiplos”  |  135

a “agregar-se” a qualquer cultura mais confortável. Como consequência,  
o autor convida-nos a repensar o conceito de cultura, enquanto, hoje, esse 
conceito se ressente de certa ambiguidade.

De “pedra” a “esponja”: a alavanca de câmbio. Os processos migratórios 
que caracterizam o atual período histórico apresentam novas perguntas 
e perspectivas sobre convivência, especialmente do ponto de vista do 
encontro-desencontro-confronto entre culturas: Exige-se, então, uma 
análise dos fenômenos em dimensão mundial, que permita aprofundar 
instrumentos e métodos para responder aos desafios sociais em condições 
de enfrentar as rápidas mudanças.

Sobre isso, observa M. Santerini que

[...] a grande problemática que reveste a convivência humana nasce  
da evolução dos direitos culturais e do reconhecimento de seu 
pluralismo. A Declaração de 1948 afirma somente sua universalidade 
[...]. A pluralidade [das culturas] foi utilizada também para contestar 
a universalidade dos direitos e para justificar as diferenças na sua 
aplicação. Encontramo-nos, então, mais uma vez, diante do dilema 
entre universalismo e particularismos, entre o risco de etnocentrismo e 
o perigo de uma renúncia à sua validade (SANTERINI, 2004, p. 234).

À Declaração de 1948, seguiu-se a Declaração da Unesco de 1966, que 
estabeleceu:

Toda cultura tem uma dignidade e um valor que devem ser respeitados 
e salvaguardados.

Todo povo tem o direito e o dever de desenvolver a própria cultura.

Em sua fecunda variedade, a diversidade e a influência recíproca 
que exercem umas sobre as outras, todas as culturas fazem parte do 
patrimônio comum da humanidade (apud SANTERINI, 2004, p. 235).

Se se quiser tirar uma conclusão dessa premissa, é necessário partir do 
pressuposto de que para conhecer qual é, na época da globalização, a cultura 
que está na cabeça de uma pessoa, o lugar de origem e a etnia de pertença 
contam pouco.



136  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

O desafio a que todos se referem está, então, no fazer coexistir 
universalismo e particularismo, globalismo e aldeia global, pluralismo e 
diferenciação. Em outras palavras, chegou o momento em que é necessário 
trocar/(des)construir nossos comportamentos, estereótipos e preconceitos, 
que parecem tão seguros e nos quais construímos nossas “fortalezas” 
conceituais.

Desafio

Mas, na realidade, quanto estamos verdadeiramente dispostos a mudar?

5.1 Multiculturalismo versus intercultura

Visto como defeito. Com o termo “sociedade multicultural”, geralmente, 
alude-se a uma sociedade na qual deveria ser reconhecida e respeitada a 
diversidade cultural e na qual se deveria realizar uma pacífica convivência 
entre “comunidade” de origem diversa e pertença cultural. O termo, 
contudo, se presta a ser confundido, pois tem um “pecado original”, um 
defeito hereditário: quem as nomeia, geralmente, imagina que as diversas 
“comunidades” ou “etnias” sejam entidades estáveis, definidas e definitivas 
e, ao contrário, que as pertenças são mutáveis, no estar continuamente 
submetidas a contaminações e contribuições provenientes de culturas 
diversas. Nessa visão, além disso, em geral, acentua-se o problema da 
manutenção e da defesa das diferenças culturais.

Sobre o equívoco, concorda também Z. Bauman (1999), quando 
sustenta que o termo “multiculturalismo” faz lembrar a ideia de que as 
culturas sejam totalidades insuficientes e, como tais, impermeáveis, fechadas, 
engessadas; de que pertencer a uma cultura depende do fato de se ter nascido 
aí, não de uma escolha livre ou da condição social, das circunstâncias e 
experiências da vida; de que as identidades mestiças, a hibridação cultural, 
a troca e a contaminação entre culturas sejam algo de anômalo, de não 
natural, ao contrário de ser a normalidade e a regra. Por isso, o autor propõe 



A cultura e seus “múltiplos”  |  137

substituir o termo “multiculturalismo” pelo conceito de polivalência cultural 
e de sociedade policultural.

Também A. Sen parece tomar distância do termo:

Apresentaria sérios problemas, sob o perfil das reivindicações morais e 
sociais, um multiculturalismo que insistisse no fato de que a identidade 
de uma pessoa deva ser definida pela sua comunidade ou pela sua 
religião, deixando de lado todas as outras afiliações que um indivíduo 
possui [...], contudo esta visão estreita do multiculturalismo tem 
assumido um papel predominante em algumas das políticas oficiais 
britânicas dos últimos anos, ao promover ativamente as novas “escolas 
religiosas”, instituídas apenas para meninos muçulmanos, hinduístas e 
sikhs (além das precedentes escolas cristãs) (2006, p. 162).

Fazendo referência à sua experiência pessoal, o autor (SEN, 2006,  
p. 158-160) individualiza a problemática naquelas situações nas quais 
culturas e tradições diversas coexistem lado a lado, sem se encontrarem 
reciprocamente. Como consequência, convida a distinguir entre 
multiculturalismo e o que ele define como “monoculturalismo plural”, 
pois a liberdade cultural, frequentemente, pode entrar em conflito com o 
conservadorismo cultural.

A questão, portanto, permanece aberta e exige delinear o modo como 
se fazer conciliarem os direitos fundamentais da pessoa com o pluralismo 
cultural, ou seja, é necessário chegar a construir uma sociedade policultural 
que possa oferecer a cada um condições sociais concretas para fazer escolhas 
individuais; uma sociedade na qual as diversas pertenças culturais dos 
cidadãos não sejam obstáculo ao reconhecimento e ao gozo dos direitos  
de cidadania.

Um conceito avançado..., mas nem tanto. V. Cesareo (2008, p. 15) 
distingue:

•    Monoculturalismo: baseia-se na ideia de que exista e, sobretudo, seja 
necessária uma só cultura, unificante e, portanto, tendencialmente 
homogênea, que identifica uma sociedade territorialmente 
circunscrita; o monoculturalismo, por conseguinte, não deixa espaço 



138  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

para as diferenças étnico-culturais, pelo que elas devem ficar sujeitas 
a processos de assimilação ou de expulsão;

•    Pluralismo cultural: admite a existência de diversas culturas dentro 
de uma mesma realidade societária e exige, simultaneamente, uma 
rígida separação entre a esfera pública e a regida por leis comuns 
universalmente aceitas, enquanto que a esfera privada é o lugar da 
livre expressão das diferenças; como tal, o pluralismo cultural não 
apresenta a questão dos direitos étnicos, mas sublinha a essencialidade 
dos direitos individuais;

•    Multiculturalismo: distingue-se dos precedentes e se apoia na exigência 
de reconhecimento das diferenças culturais; portanto, remete à 
afirmação das dignidades pares de cada uma das identidades culturais, 
isto é, do igual valor de culturas diversas.

A distinção entre as três modalidades enfrenta a questão da diferença 
étnica, respectivamente como recusa, aceitação limitada e sua valorização. 
É assim que multietnicidade e multiculturalismo caminham juntos. 
Sempre de acordo com Cesareo (2008, p. 14), de fato, a multietnicidade 
pode ser definida como uma situação de (co)presença em um determinado 
espaço físico ou relacional de diferentes grupos étnicos portadores de 
diversos patrimônios culturais. Como tal, a multietnicidade implica, 
necessariamente, o multiculturalismo, enquanto os diversos grupos étnicos, 
presentes num mesmo território, possuem, por definição, uma cultura 
própria, com elementos diferentes dos das outras culturas.

Pode-se, então, chegar à afirmação, segundo a qual, a sociedade 
multiétnica é sempre multicultural. A expressão “sociedade multiétnica” 
refere-se à etnicidade, um elemento que tem seu fulcro nos mitos, nas 
memórias, nos valores e nos símbolos, numa descendência comum, mais 
precisamente, no encontro mito-símbolo, no qual os símbolos realizam 
a função de “guardiões das fronteiras”, enquanto consentem visualizar a 
barreira que existe entre “nós” e “eles”, entre insider e outsider, enquanto 
oferecem explicações e justificativas para a identidade de grupo àqueles que 
dela fazem parte. Esse reforço é a fonte de identidade de um povo e, ao 
mesmo tempo, um meio para assegurar a integração social no seu interior.

Por seu lado, A. Sen (2006, p. 167s.) afirma que o princípio moral, 
na base do multiculturalismo, está no fato de que todos os indivíduos, 



A cultura e seus “múltiplos”  |  139

como expressão da natureza humana universal, têm igual valor e merecem 
o mesmo respeito e as mesmas oportunidades para realizar-se. A dignidade 
dos seres humanos exige, pois, instituições democráticas não repressivas, não 
discriminatórias e abertas ao debate. Essa visão garantiria, segundo o autor, 
a expressão dos direitos universais e, ao mesmo tempo, a salvaguarda dos 
particularismos culturais. É sobre a questão política do reconhecimento que 
pode estar baseada a educação multicultural, entendida como capacidade 
de promover o valor da variedade cultural e de aproximar suas diversidades, 
enquanto aumenta a qualidade de vida de todos.

Como tais, a multietnicidade e até mesmo o multiculturalismo não são 
só fatores objetivos, mas também o resultado de processos de construção 
social das diferenças, quer dizer, assumem um papel significativo nos 
processos de diferenciação social que contemplam a alocação dos recursos 
sociais. A queda da construção social da diferença está naquela “revolução 
mental-cultural-copernicana”, segundo a qual ninguém pode mais considerar 
a própria identidade e a tradição de pertença como o “umbigo do mundo”.

A ultrapassagem: de um multiculturalismo “melting pot” para a 
interculturalidade como “mosaico”. O termo “intercultural”, ao contrário, 
está aí indicando aquelas situações nas quais sujeitos sociais, portadores de 
memórias históricas e de características étnicas diversas, interagem gerindo 
as próprias diferenças e as dos outros. Desse modo, é superado o mero 
reconhecimento da presença das “multi” culturas para afastar o foco da 
atenção sobre a relação (“inter”) entre elas.

A esse respeito, A. Sen (2006, p. 167s.) afirma que o conceito de 
multiculturalismo deve ser urgentemente repensado, seja para evitar  
a confusão de conceitos sobre a identidade social, seja para combater a 
exploração interessada das divisões às quais essa confusão de conceitos abre 
o caminho. 

O que deve ser evitado, em particular, é a confusão entre multicultu-
ralismo e liberdade cultural, de um lado, e monoculturalismo plural, com 
separação na base religiosa, de outro. Uma nação não pode ser vista como 
um conjunto de segmentos isolados, com cidadãos aos quais são consignadas 
caixas estabelecidas no interior de segmentos predeterminados.



140  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Para sustentar essa tese, aparece também aquela de J. Figel (2008,  
p. 24), que afirma abertamente que se deve superar, ir além das sociedades 
“multiculturais”, para torná-las “interculturais”. As culturas e as tradições 
de todo país não devem fundir-se num melting pot sob o qual, em geral, 
está prefigurado o multiculturalismo, fazendo com que elas se tornem 
uma massa indiferenciada, mas serem parte de um grande mosaico em que 
cada “peça” vive por si, tem um valor único no conjunto da “composição”.  
E, para tal, o autor convida a promover redes sociais territoriais, que possam 
pôr em interação e em diálogo os diversos grupos presentes num único 
espaço geográfico.

A cultura define as identidades, os valores, os costumes, as tradições, 
o modo de relacionar-se, com os quais cada um se identifica. Por sua vez, 
o diálogo é a premissa que provoca a junção com outras culturas, com o 
objetivo de se conhecerem, se respeitarem e se enriquecerem reciprocamente, 
no enfrentamento de problemas comuns. Por conseguinte, a educação nos 
contextos de formação escolar e extraescolar, é determinante para se aprender 
a “estar juntos”, para poder compor o mosaico intercultural.

Também V. Cesareo (2008, p. 19) coloca-se a favor da passagem do 
“multi” para o intercultural, ao sustentar que o grande desafio que caracteriza 
o momento histórico atual é o de conciliar a exigência de existir um código 
comum de convivência com a procura de reconhecimento das diferenças 
culturais específicas. O cenário das propostas apresentadas, até o momento, 
para a consecução desse objetivo – observa o autor – , apresenta, de um lado, 
a “Cila” monoculturalista, que traz riscos conexos a um imperialismo da 
cultura dominante e, de outro, a “Caríbdis” multiculturalista, na qual pesa o 
risco do relativismo cultural. A porta de saída dessas águas insidiosas poderia 
ser a integração intercultural, que tende a conciliar os direitos universais 
com as diversidades culturais. Nesse contexto, a intercultura distingue-se 
do multiculturalismo, na medida em que seu elemento distintivo é constituído 
pelo diálogo entre as diferentes culturas, com a consequente abertura nos seus 
confrontos e uma atenção à dinamicidade das transformações culturais. 
Noutros termos, a intercultura facilita o diálogo, acentuando os encontros 
entre as culturas, baseados na troca simétrica bidirecional, e não somente nas 
diferenças, como acontece com o multiculturalismo.



A cultura e seus “múltiplos”  |  141

Desafio

Em tempos de nomadismo e de hegemonia midiática, a cultura 
torna-se também ela “nômade”, dinâmica, interativa, permeável, 
contaminável. Nesse contexto, a passagem a se fazer é a da cultura 
como “pedra” (pronta para o choque) para a cultura como “esponja” 
(indicada para a mudança) (NANNI, 2008, p. 100). 

5.2 Transculturalidade

O termo encontra referência e sustentação no dicionário francês 
(métissage) (LAPLANTINE, 1999, p. 543), em que são apresentadas 
as contribuições de alguns estudiosos (Malinowski, Freyre, Ortiz) que 
concordam em sustentar esse conceito: da troca e da interação entre diversas 
culturas emerge, não um mosaico composto pela soma das partes, mas, antes, um 
fenômeno totalmente novo, independente e original, enquanto os indivíduos não 
se reconhecem mais em uma matriz cultural original e exclusiva.

A peculiaridade do termo “transculturalidade” pode ser mais bem 
compreendida se for distinta daquele de “aculturação” e de “interculturação”:

•    com a “aculturação” se faz referência a um processo de transformação 
de uma cultura pelo efeito do encontro com uma ou com mais 
culturas; todo contato cultural acontece de acordo com um processo 
dialético que contribui para estruturar formas culturais novas e, na 
maioria das vezes, caracterizadas/acompanhadas por fenômenos 
conhecidos como “colonialismos civilizantes”, que, como de 
costume, dão acesso a fortes tensões, contrastes, prepotências, 
violências;

•    por “interculturação” entende-se um sistema de aprendizagem 
(geralmente mais informal) baseado em modalidades de inter-ação 
que permitem ao indivíduo sentir-se parte de um determinado 
grupo, em nome do qual e por conta do qual assume normas 
comportamentais, serviços, funções e trabalhos na vida social; 



142  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Assim, o sujeito cresce contemporaneamente como pessoa vista 
tanto em sentido cultural quando em sentido sociorrelacional;

•    com o termo “transculturalidade” entende-se, ao contrário, sublinhar, 
principalmente, em consideração à interculturação, os aspectos 
dinâmicos, processuais, de ida e volta e de reciprocidade, que 
caracterizam os relacionamentos entre as culturas.

“Pensar transcultural”...

Ao definir o conceito de “transculturalidade”, o termo trans contribui 
para dar ao processo uma dinâmica toda própria, projetual e processual, 
graças a um espaço de confronto que vem interpor-se com a alteridade e que, 
contextualmente, cria as premissas para desconstruir o centro de gravidade 
de uma mentalidade “culturocêntrica” (onde se pensa estar no “centro”, com 
referência à cultura de “periferia” de que o “outro” é portador).

O problema, contudo, está na prática. A prática transcultural pode ser 
pensada assim, se coloca em jogo, em realização, todos os sujeitos presentes 
em um mesmo “espaço”. É exatamente em vista desse jogo e de sua recaída 
no nível da construção da identidade pessoal e social que, em nossa pesquisa 
(SANTOS FERMINO, 2008), pensou combinar o “cultural” com o 
“trans-”, para depois uni-los com o “espaço transicional”. 

Em consideração à mobilidade geoétnica, que hoje caracteriza cada vez 
mais a biografia pessoal e de populações inteiras, essas oportunidades de 
troca, por sua vez, são contextualizadas dentro daquilo que Winnicott 
define como “espaço transicional”, isto é, espaço intermédio/intersticial 
que oferece aos valores diferenciados entre si a possibilidade de 
encontrar-se, de integrar-se e de poder dividir-se, que, no caso presente, 
tem relação com a experiência do “migrar”, enquanto esta sempre 
está na origem do encontro/confronto com o outro no seu tornar-se 
portador de “diversidade”. Da correlação entre esses conceitos, deriva, 
então, o título que caracteriza e antecipa a temática do presente estudo: 
naquele espaço transicional onde os adolescentes de origem migratória se 
encontram a confrontar-se com mais culturas, o fenômeno de todo novo 
que emerge vai se referir à construção de identidade, entendida não como 



A cultura e seus “múltiplos”  |  143

a soma das culturas com as quais se entrou em contato, mas, antes, como 
o produto de elaboradas negociações, “transitando” entre culturas diversas. 
Num certo sentido, pois, o termo “transcultural”, combinado com 
“espaço transicional”, apareceu como idôneo/exaustivo ao colocar em 
foco a temática que se quer enfrentar, preferindo-o a outros que se lhe 
avizinham, mas que não o completam totalmente, como poderiam 
ser os de identidades transnacionais, transversais, mestiças (SANTOS 
FERMINO, 2008, p. 22).

... para atravessar as “fronteiras” e os “territórios” da “diversidade”

O conceito de “transculturalidade” encontra, então, a própria definição, 
em relação com o atravessamento de fronteiras, com as ultrapassagens dos 
limites culturais, no sentido de chegar a superar aqueles espaços conhecidos, 
para alcançar “outros espaços”, menos conhecidos ou desconhecidos, dos 
quais se fazem veículos os portadores de “diversidade”. Para entrar nesses 
espaços, a identidade cultural tem necessidade de “colocar as rodas” nas 
próprias raízes identitárias, isto é, torná-las “nômades”, capazes de atravessar 
todas essas novas realidades, formas, fronteiras, limites, códigos e significados 
que contêm movimentos de contato/contaminação.

O termo sugere uma “viagem”, uma mobilização dentro e fora de si, 
uma preparação para um nomadismo de pensamento/ação necessário para 
“imergir-se” na “diversidade” da cultura do outro, atingindo as riquezas 
de que este é portador. A essência da “viagem” é constituída exatamente 
pelo entrar nos “outros”, nos “territórios” de confins/fronteiras, num 
relacionamento dialogante, fazendo ressaltar todos os pontos de vista 
étnicos-culturais-centrais dos quais se pretende partir em nossas atitudes 
mentais, no momento de nos confrontarmos com a diversidade. O diálogo 
pode começar quando se é efetivamente levado a abandonar o “centro”,  
a descentralizar-se para recompor o equilíbrio num eixo simétrico de 
paridade com a “alteridade”. Os operadores de “fronteira” (chamados, 
também, de “transfronteiriços”) são, então, todos aqueles que decidem 
atravessar fronteiras, entre viagens fatigantes de ida e volta, em territórios 
habitados pelos “diferentes”.



144  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Ao mesmo tempo, deve-se também reconhecer que manter as próprias 
“fronteiras” (identitárias, culturais) é condição para o diálogo. Não pode 
haver diálogo na uniformidade: no diálogo, a “fronteira” conquista corpo 
próprio na visibilidade das diferenças, no reconhecimento recíproco, na 
importância atribuída ao “outro”.

Aproximar-se da dimensão transcultural significa, portanto, redimen-
sionar/tornar a consultar todas as certezas que asseguram o próprio horizonte 
de pensamento e de vida, adquiridas através da cultura de pertença. 
Somente, assim, a transculturalidade se torna uma passagem por outros 
mundos e modos de conhecimento, criando a possibilidade de modificar o 
próprio horizonte cultural, pela pesquisa de um novo modo de colocar-se 
diante da realidade. Nessa “mobilidade mental” está a aposta sobre a qual se 
baseia a educação transcultural.

Querendo ou não, hoje se sente mais forte a necessidade de colocar 
em ato a “revolução mental-cultural copernicana” que, enquanto contribui 
para demolir-reconstruir o centro de gravidade de uma mentalidade 
“culturocêntrica”, ao mesmo tempo, está em condições de, posteriormente, 
recriar certas grelhas mentais transculturais que permitam colher, para depois 
“acolher”, o significado dessa invisível e, ao mesmo tempo, real presença. 

Desafio

Como nos posicionamos diante daquele “OUTRO que não Nós”, 
que está irredutivelmente “em-nós” sempre?

5.3 Diálogo inter/transcultural

Aprender a desconstruir...

A abertura à inter/transculturalidade é subversiva e desestabilizadora, 
contesta convicções fundamentalmente consolidadas, que nunca foram 
postas em discussão. Faz-nos entender que a visão que temos do mundo, 



A cultura e seus “múltiplos”  |  145

ou melhor, que o “nosso mundo” não é o único. Por isso, deve-se aprender 
a desconstruir esse esquema mental monolítico e dualista. O pensamento 
ocidental, de fato, é produto de culturas racistas, colonialistas, sexistas e 
baseia-se numa série de antagonismos (bom/mau, branco/preto, autóctone/
migrante, identidade/diversidade), caracterizados por uma oposição binária 
que, por sua vez, gera uma hierarquia conceitual em que o primeiro termo 
é interpretado/etiquetado como positivo, para contrapô-lo ao segundo, que 
é interpretado/etiquetado como negativo.

Oposta a esse modelo é a procura por um pensamento dialógico, 
baseado na contínua capacidade de desconstruir, de sair de uma lógica 
binária de um mundo rodeado/impermeabilizado/engessado, na tentativa 
de inventar novas formas de relações simétricas, em cuja base se completam, 
graças ao confronto, à hibridação e à intercomunicação que provêm do 
encontro com a “alteridade”.

O pluralismo nasce do conhecimento de que não existe uma 
verdade única. Daí que a proposta não pode ser a de uma ética dialógica, 
compartilhada, fruto do encontro entre “outras”. O problema de sempre, 
contudo, está no como fazer conciliar a “diferença” (cultural, étnica, religiosa) 
com a “identidade”. A esse respeito, da antropologia cultural vem um aviso: 
devemos evitar pensar na identidade como um feitiço, um deus a quem 
sacrificar nossa razão, em nome dos fantasmas da “autenticidade”. “O que 
deve ser salvo é a diversidade, não o conteúdo histórico que cada época lhe 
conferiu...” (LÉVI-STRAUSS, 1967, p. 143). Só assim é possível se mover 
em um “espaço comum”, transicional, dentro do qual, malgrado as diferenças, 
pode-se ver reconhecida a própria identidade, para poder “negociá-la”.

... para conquistar a “cultura da diferença”

O verdadeiro nó que se deve desfazer está, então, na relação “identidade-
diversidade”. A esse respeito, A. Nanni (1994, p. 112) observa que a condição 
do pacto não está em abdicar a própria identidade e sim no trabalho de 
estabelecer uma relação de reciprocidade no diálogo, de modo a adquirir, 
pouco a pouco, a “cultura da diversidade”.



146  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

A identidade constrói-se somente na base do diálogo com a diversidade. 
É o relacionamento com a diferença que permite ao indivíduo compreender 
a si mesmo, pois é somente no relacionamento, no momento dialógico, que 
o “si” e o “outro de si” se identificam e se entendem reciprocamente. Nesse 
sentido, pode-se dizer que a diversidade é “aquilo que faz a diferença” com 
a identidade, demonstrando, assim, o limite que esta última tem, isto é, 
que ela não pode jamais se considerar completa, definitiva; limite que, por 
sua vez, lembra a necessidade de um deslocamento de si mesmo, que leva a 
reconhecer a centralidade da relação identidade-diversidade.

Nessa perspectiva, também a diferença não deve ser concebida como 
um simples relacionamento entre “diferença” e “identidade”, mas algo que 
representa seu elemento constitutivo, ponto de confronto para alcançar a 
plena objetividade, constantemente submetida à verificação. Tudo isso supõe 
a vontade e, portanto, a capacidade de comunicar, de negociar, de “lançar 
pontes” que coloquem em contato com o que é “diferente de si”.

Defender a própria diversidade inclui, assim, o empenho de defender 
e de reconhecer, também, a diversidade do outro, criando-se um espaço de 
encontro no qual as regras de convivência sejam continuamente redefinidas/
renegociadas, e em cujos confrontos cada um faça sua própria parte, quando 
assume as “responsabilidades”.

Sobre isso, A. Papisca observa que:

O diálogo intercultural, colocado em contexto global natural e 
transnacional, está estreitamente unido à cidadania, isto é, à prática da 
democracia [...] como instrumento transcultural que facilita a passagem 
da condição potencialmente conflitiva da multiculturalidade para o 
estágio dialógico da interculturalidade (PAPISCA, 2007, p. 44).

O desafio de sempre é colocar em diálogo, conjugar uma relação 
equilibrada entre “diversidade” e “identidade”, quer dizer: é necessário formar 
a consciência crítica de uma identidade vivida/construída, mas, ao mesmo 
tempo, “relativa”; de uma diversidade legítima, mas não “absolutizada”, 
baseada na capacidade de saber relativizar o lugar de cada um de nós na 
história. Em poucas palavras, relativizar as identidades sem absolutizar as 
diversidades. Devem ser identidades “fortes”, porém, não absolutizadas, 



A cultura e seus “múltiplos”  |  147

em contínua procura, sempre abertas à imprevisibilidade e dispostas a se 
“colocarem em jogo” permanentemente.

Em tempo de mestiçagem, “diversidade” se chama “diálogo”. Os constru-
tores do diálogo inter/transcultural se caracterizam por proceder de maneira 
interativa e colaborativa, para a compreensão dos problemas e das posições 
dos outros. É através do diálogo inter/transcultural, observa M. Pellerey 
(2008, p. 34), que é possível chegar a uma visão compartilhada de valores 
comuns, que, por sua vez, favorecem o estender e o aprofundar de valores e 
prerrogativas com os quais é possível basear a pertença a uma comunidade 
humana universal, como: a proteção das liberdades individuais, a garantia 
dos direitos fundamentais, o reconhecimento e o respeito pela dignidade 
de todo ser humano.

Por seu lado, as culturas têm um papel fundamental na estruturação 
da base da personalidade, na interiorização de modelos de comportamento, 
no desenvolvimento de comportamentos, na aquisição de modalidades 
de participação na vida social. É no interno de uma comunidade humana 
concreta que nos identificamos com os modelos e os estilos de vida que ela 
consegue transmitir. Contudo, na era da transculturalidade, o conceito de 
pertença a uma só comunidade, entendida como elemento unificante na 
transmissão do processo educativo, não é mais aceitável. O processo de 
socialização primária, típico da primeira educação que é dada em família, 
hoje deve prestar atenção à presença de uma multiplicidade de modelos 
e estilos de vida propostos não somente pela experiência diferente de 
uma sociedade multicultural, mas também pelo grupo dos pares e pela 
experiência midiática/virtual proposta pelas cada vez mais (pre)potentes 
tecnologias informáticas.

M. Pellerey (2008, p. 34) sustenta que, através do diálogo intercultural, 
é possível sentir-se pertencente a uma comunidade humana, pondo em jogo 
as potencialidades de cada um, em favor da promoção dos direitos humanos, 
da cultura da paz e da reciprocidade. Para isso, é necessário redescobrir o 
papel das “comunidades de prática”, comunidades nas quais se alimenta  
e se cultiva um empenho educativo inter/transcultural de respeitar algumas 
regras:



148  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    antes de tudo, para ser profícuo, o diálogo deve ocorrer entre pares; 
a paridade está na sabedoria compartilhada da igualdade dos seres 
humanos, enquanto os “iguais” são titulares originários da cidadania 
universal;

•    o diálogo, por sua vez, deve ser orientado para objetivos concretos, 
mais que para a comparação de culturas, religiões, estilos de vida;

•    o objetivo primário a se conseguir em comum é a construção e o 
desenvolvimento da “cidade inclusiva”;

•    na “cidade inclusiva”, a dinâmica evolutiva das identidades 
desenvolve-se, principalmente, por meio do diálogo intercultural, na 
direção de uma “identidade cívica transcendente”, uma identidade 
superior ou, se se julgar melhor, um grau superior de consciência 
cívica universalista, metaterritorial e transcultural, aberta à partilha 
de responsabilidades.

Também R. Panikkar (2004, p. 152) deu uma contribuição ao diálogo 
entre “diferentes”, elencando quais deveriam ser suas características:

a)   antes de tudo, é necessário adquirir uma forma mentis em grau de 
reinterpretar a “alteridade”:
•    o outro existe como “sujeito” e não somente como objeto; existe 

por si mesmo, não me pediu para existir;
•    o outro existe “para” cada um de nós (superação do solipsismo);
•    o outro não é objeto de conquista, de conversão, mas, ao contrário, 

é sujeito com direitos próprios, com os mesmos direitos meus;  
a relação, portanto, é sempre biunívoca;

b)   somente depois da descentralização, é que se pode passar, sucessiva-
mente, à posição num eixo dialogal-simétrico:
•    a predisposição para dialogar é o princípio étnico supremo;  

a alternativa é o desastre (guerras, separações, falências);
•    no diálogo, tudo deve ser colocado no tapete: um diálogo 

“dialogante”, que dê espaço e dignidade a ambos os interlocutores; 
de outro modo, entra-se na lógica perversa do vencedor/perdedor;

•    ninguém tem o direito de promulgar uma ética: a ética se descobre 
em conjunto; no diálogo, é possível dar as “regras” para uma 
convivência pacífica.



A cultura e seus “múltiplos”  |  149

O cenário final, continua o autor, poderá ser o de um mundo no qual 
as “diferenças” convivam uma ao lado da outra, contanto que se consinta a 
cada um existir e conservar-se como tal, e ao custo de se aprender a dialogar.

Desafio

Como sair da lógica perversa do “pensamento único”, monocultural, 
para entrar no “espaço dialogal” inter/transcultural?



151

EDUCAÇÃO INTER/TRANSCULTURAL

Cenário

Os “grilos falantes” interpelam os sistemas educativo-formativos.

O que é educação inter/transcultural?
Em que contextos ela existe?
Que competências e atitudes exige?

A pesquisa socioantropológica e pedagógica demonstrou que as culturas 
não são estáticas, monolíticas, engessadas, definidas de uma vez por todas; 
ao contrário, são permeáveis, enquanto vão ao encontro de processos de 
transformação e de inculturação; isso significa que se envolvem e que 
estão em contato com outras culturas. Cultura e identidade são, pois, 
conceitos “em formação”, não são dados definitivos, mas em permanente 
adaptabilidade, de acordo com as influências a que vão ao encontro, sendo 
entidades relacionais. Portanto, não são as culturas que se encontram, mas 
o fenômeno é dado por “pessoas” que, encontrando-se, veiculam as culturas 
de pertença.

Tudo isso está na base de um modo diferente de fazer intercultura nas 
classes escolares e/ou nos processos educativos: o objetivo da aproximação 
intercultural é o de como aprender a estar juntos no diálogo e no intercâmbio 
recíproco, e não o de aprender a cultura do outro.

Para se chegar a essa meta, é necessário, antes de tudo, estar dotado 
daquele “relativismo” que permite que cada um se liberte da própria prisão 

6



152  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

cultural, isto é, possa sair das gaiolas do dogmatismo, para, assim, ter acesso 
livre à capacidade de diálogo e de se dispor ao encontro com a alteridade, 
sem preconceitos. Isso significa, definitivamente, educar/educar-se para uma 
forma mentis versátil, plural, dialogante, tendendo à escuta, ao encontro 
e ao confronto. A cultura, de fato, nunca é “única”, mas é “plural”. Por 
isso, também as sociedades não são “monoculturais”, e o indivíduo nunca 
é totalmente dominado por “uma” cultura de pertença. Nisso os fluxos 
migratórios (mas não somente eles) não têm feito outra coisa senão obrigar 
a realizar-se o fenômeno de miscigenação que sempre existiu na história da 
humanidade.

Contextualmente, aos fluxos migratórios e, consequentemente, à 
inserção nos sistemas educativo-formativos dos jovens das segunda e terceira 
gerações de origem migratória, observa-se que esses jovens devem representar 
não tanto uma emergência quanto, mais ainda, um desafio aos processos 
educativos de inclusão social e de aprendizagem do futuro, de modo a 
promover:

•   o desenvolvimento do pensamento crítico;
•   a recusa dos lugares comuns e dos estereótipos;
•   a superação de todo provincianismo cultural;
•   o interesse/estímulo à descoberta de outras culturas.

Diante dessa mudança da problemática e, portanto, do eixo educativo-
formativo da intervenção, a própria educação intercultural deve rever seus 
programas, que são tendenciosamente estabelecidos sobre os “efeitos” (as 
migrações), antes de sair à procura das “causas” (as contaminações a que 
chegaram e que, ainda, inevitavelmente, vão de encontro às culturas).  
É tarefa da educação intercultural, portanto, fazer emergir as “diferenças” e, 
ao mesmo tempo, fornecer conhecimentos, comportamentos, habilidades, 
para favorecer as dinâmicas relacionais que permitem viver em uma 
sociedade plural, respeitando e procurando compreender as diferenças 
recíprocas. A intercultura, além disso, deve ser entendida como um processo 
educativo a ser ativado não só na escola, mas a ser praticado cotidianamente 
nas atividades extracurriculares, nos lugares da vida ativa e da profissão, nos 



Educação inter/transcultural  |  153

serviços, no território, nos momentos de vivência em comum. Como tal,  
a educação intercultural diz respeito não somente aos processos migratórios, 
mas deve abranger a gama inteira das relações que se verificam de vários 
modos e em diversos contextos (diretos, virtuais, midiáticos) entre sujeitos 
pertencentes a mundos culturais diversos.

6.1 Fundamentos da educação inter/transcultural

1. Que significa educar, hoje, numa sociedade inter/transcultural?

A esse desafio e diante da urgente necessidade de redefinir os objetivos 
da educação, vários autores procuraram dar uma resposta, caracterizando, 
antes de tudo, quais são os “fundamentos” da ação educativa e propondo 
modelos de intervenção indicados para a educação multi/inter/transcultural 
e para a cidadania.

A resposta mais imediata e espontânea é orientada para a necessidade 
de formar uma pessoa “livre”, capaz de assumir, com responsabilidade, seu 
próprio papel na sociedade. Tudo isso, por sua vez, comporta especificações 
e aprofundamentos posteriores.

a)   Significa, em primeiro lugar, abandonar, para sempre, o conceito 
de “cultura única” para reconhecer valor igual às culturas. A “cultura 
única”, estática, carregada de etnocentrismo, por ser ligada a um 
território e a uma etnia, criadora de imagens estereotipadas, não 
deve mais existir, porque mediante a transculturalidade, o próprio 
conceito de cultura “pegou carona” nas contaminações culturais 
migratórias, midiáticas, virtuais, que permitiram ultrapassar os 
“confins”. Por isso, hoje é necessário desterritorializar e desetnizar 
o próprio conceito de cultura, que não deve ser interpretada mais 
como “garrafa”, mas como “esponja”; não mais como contendor 
monolítico e impermeável, pronto para o “choque” com outras 
“garrafas”, mas como uma realidade móvel, porosa, permeável, 
pronta para a contaminação e para a “troca”. Numa sociedade onde, 



154  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

por causa da forte mobilização e dos processos de midiatização, tudo 
se mistura, se contamina e se globaliza, a identidade cultural apresenta 
uma pluralidade e um dinamismo que leva, inevitavelmente,  
a contagiar e, se oportunamente, educar, e que convida para serem 
abertos, para sempre, novos encontros. Para se ser o mesmo nestes 
encontros, é necessário saber “quem somos”, “de onde viemos”, isto é, 
possuir uma identidade forte, mas não entrincheirada, segura, mas 
não fundamentalista (muro contra muro), flexível como pontes 
levadiças, de modo a poder traçar o caminho futuro, sabendo “onde 
quero ir” e “junto com quem”. As diferenças culturais representam, 
de fato, um desafio à educação. Se o fundamento da ação educativa 
na situação pluricultural é o respeito à cultura de origem, os traços 
de personalidade devem ser interpretados à luz dos caracteres da 
própria cultura de pertença. O pedido de reconhecimento do 
valor igual para as diversas culturas torna-se expressão de uma 
necessidade humana, profunda e universal, a de ser aceito; sentir-se 
aceito, tanto na própria particularidade étnica, quanto nas próprias 
potencialidades humanas, é um componente essencial para se 
conquistar um forte sentimento de identidade.

b)   Significa educar para os direitos humanos. A verdadeira educação 
para os direitos humanos não está tanto em exprimi-los na sua 
abstração quanto no individuá-los, onde são pisados, dentro da vida 
dos homens de nosso tempo, para depois se passar a defendê-los.  
M. Santerini percebe, contudo, uma perigosa contradição a respeito:

O problema dos direitos coloca-se na contradição entre sua afirmação 
de princípio e seu concreto desconhecimento no mundo atual.  
A simples proclamação dos direitos, quando é ineficaz, é também 
perigosa, porque instaura um dualismo entre um ideal inatingível e uma 
realidade contraditória. Esse perigo é especialmente forte na educação, 
onde a mesma ineficácia é sentida como negação da validez dos mesmos 
direitos, arriscando criar efeitos opostos (SANTERINI, 1994, p. 252).



Educação inter/transcultural  |  155

c)   Significa educar para os valores. L. Corradini individua estes valores:

Complexo de condições que consentem a cada um ser uma pessoa sã, 
bem integrada, nos seus componentes e suas dimensões, aberta para o 
mundo e para os outros, livre, curiosa, interessada em viver e em conviver 
com outras pessoas e com instituições que sejam também sãs, porque se 
encontrou um sentido, não necessariamente um prazer, no fazer certas 
coisas e no propor-se certas metas (CORRADINI, 2003, p. 300).

d)   Significa educar para a reciprocidade e para a interdependência. 
Atribuir valor a todas as culturas significa adotar a

[...] cultura da reciprocidade, baseada nas posições de simetria e inter-
cambialidade e na equidade nas trocas do dar-ter entre as partes em rela-
cionamento, de modo a que ambas tenham a tendência de dar e receber 
na mesma medida ou quase [...] uma relação é recíproca quando não se 
espera ou não se constata que uma delas prevalentemente dê mais e a 
outra prevalentemente receba mais (FOLGHERATTER, 2000, p. 130). 

Daí se que, hoje, educar significa realizar a reciprocidade de uma 
relação dentro dos “conhecimentos” existentes nas dinâmicas culturais.  
O seu “conteúdo” está nos princípios de igualdade, justiça, dignidade, paz, 
liberdade, realizados através da pesquisa, indo à descoberta dos “outros”, da 
individualização das injustiças, das discriminações e das desigualdades. Tudo 
isso, por sua vez, veicula/promove a necessidade de interdependência, a ser 
assumida como sistema valorizante nas relações e a ser traduzida, depois, 
em vínculos de solidariedade.

e) Significa adotar modelos/processos de mediação.

Mediar é aceitar um progredir lento, o único concedido a negociações 
difíceis, provisórias e instáveis, que renunciaram a priori à pressa e à força 
da prepotência e da violência (TAROZZI, 2005, p. 306).

A arte do “mediar” torna o sujeito capaz de desenvolver reflexividade, de 
fazer-se “ponte entre”, de reconstruir texturas relacionais e horizontes de 
sentido, que espacejam de cá e de lá os “muros” e os “mares”. Mediação 



156  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

significa, então, afastar-se do porto seguro das próprias certezas e, antes 
de reforçar as defesas das verdades próprias, procurar continuamente os 
caminhos incertos do confronto entre posições longínquas e conflitantes. 
Atenção, porém: em uma realidade pluricultural, a tentação é de reduzir 
a mediação a alguma coisa de adaptação e de conformidade a expectativas 
e a regras preestabelecidas, àquela que é comumente definida como 
“integração”, “nós-centricamente” entendida como movimento que, 
quem chega, deve realizar para adaptar-se à realidade sócia e cultural dos 
autóctones, como adaptação (uni)cultural, como manutenção de um 
status quo, como reparação dos desequilíbrios produzidos pelos recém-
chegados, e não como garantia das diversidades, como encontro entre 
culturas diversas que se confrontam e se contaminam, intercambiando 
as próprias potencialidades e enriquecendo-se reciprocamente.

f ) Significa, enfim, educar para uma “nova cidadania”, ou seja,

[...] formar o cidadão capaz de superar os estreitos confins mentais e 
culturais do jus sanguinis e do jus loci capaz de criticismo e de liberdade 
de juízo, animado por uma tensão à construção de novas convivências 
sociais (SANTERINI, 1994, p. 244).

Uma sociedade pluricultural/multiétnica implica a redefinição do 
cidadão não mais a partir do Estado-nação, mas da “pessoa”. Tudo isso 
comporta chegar a ultrapassar as três dimensões sobre as quais se baseia, 
atualmente, a cidadania (legal, política, social), para chegar a uma quarta:  
a dimensão “simbólica”. Uma sociedade, além de “ser” já por si mesma, pode 
“tornar-se” de fato pluricultural/multiétnica, quando as instituições não 
humilham os próprios cidadãos, não os fazem envergonhar-se dos próprios 
comportamentos, não dos valores e dos símbolos nos quais se reconhecem 
e/ou dos quais são portadores, mas respeitam suas características étnico/
culturais. Tudo isso faz com que o princípio de cidadania seja estreitamente 
unido ao de democracia. A tarefa prioritária das instituições educativas  
(a partir da escola, da religião, da família, do associacionismo) é a de educar 
os jovens a viver junto com os outros, na sociedade plural, respeitando suas 
regras e empenhando-se ativamente para a renovação da vida democrática. 
Se quisermos conviver na pluralidade há necessidade de criar regras 



Educação inter/transcultural  |  157

conjuntamente. Mas para formar as novas gerações para a cidadania, afirma 
A. Nanni (2009, p. 435-448), se faz necessária a ação de educadores, 
docentes, formadores “armados” não de uma cultura de trincheira e de 
muros, e sim de uma cultura de vanguarda.

Enfim, a única alternativa é promover, na educação, uma sensibilidade 
enraizada nas transformações recentes do mundo contemporâneo, que exige 
uma atitude ativa e corresponsável. Nisso a escola e os sistemas educativo-
formativos representam o âmbito no qual as condições de integração cultural 
devem ser construídas, como garantia do futuro das nossas sociedades. 
Como consequência, eles devem superar a atual fase de emergência e de 
sobrevivência, para adotar modelos culturais de convivência, com vistas 
à inserção e à integração das novas e, cada vez mais, “diferentes” gerações.

Desafio

Poderá uma Escola, que permanece sempre igual, fechada como um 
molusco dentro do caracol na própria concha, diante de um mundo 
em profunda mudança, acolher as exigências que lhe impõe uma 
sociedade em contínua transformação?

2. Escola/FP e educação inter/transcultural

Crítica e desafios à oferta de educação intercultural na escola. 

A instituição escolar está em condição de voltar a ser um elemento básico 
para a construção da identidade do aluno, num contexto, hoje, sempre mais 
sujeito à rápida e premente transformação transcultural?

Que competências deveria ter um jovem em formação para construir a 
própria identidade, reconhecer e conviver com quem é portador de “diversidade”?

Quais requisitos humanos e profissionais deveriam possuir um professor/
educador, a fim de considerar-se idôneo para a tarefa de construtor da identidade 
transcultural?



158  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

A essas interrogações foram dadas diversas respostas, algumas das quais 
colocam em dúvida até o sistema escolástico.

M. T. Moscato faz notar, de fato, que

[...] agora a presença de diversas etnias e identidades culturais que refutam 
a assimilação cultural, que se propõem como fontes de identidades 
formais alternativas, e que, contudo, reivindicam a participação política 
paritária nas sociedades de residência, coloca em dúvida a legitimidade da 
escolarização [...]. Daí que a redefinição de um novo pacto de cidadania, 
nas sociedades que se tornaram multiculturais, deve suportar uma 
partilha da função e das tarefas da escola (MOSCATO, 2006, p. 50-51).

Enquanto que, para M. Santerini,

O multiculturalismo, ou a defesa dos direitos culturais, também dos 
“recém-chegados” e dos grupos minoritários, é ameaçado não tanto 
pela desescolarização no país de acolhida, quanto pela homogeneização 
cultural, pela banalização que ameaça as formas originais e tradicionais, 
sobretudo através dos mass media [...]. Trata-se de definir uma aparência 
que esteja fora dos estreitos confins do nacionalismo, mas também 
dos regionalismos fechados, realizada através de uma consciência 
democrática comum. Expressão de direitos e de deveres (SANTERINI, 
1996, p. 43-44).

Por seu lado, G. Chiosso (2009, p. 52-53) pergunta se em tempo de 
pluralidades culturais e religiosos, de estilos de vida e de orientações éticas 
diversas e, quem sabe, antagonistas, ainda seja possível imaginar uma escola 
“educativa”, capaz de propostas valorizadas e partilhadas, ou então, se a 
educação pode realizar-se somente dentro de “escolas de comunidades” 
coerentes com as específicas pertenças identitárias. Se sobre a escola não 
é mais possível fazer recair a tarefa da educação do cidadão, continua 
o autor, então é legítimo perguntar se o êxito inevitável da pluralidade 
contemporânea é uma escola “neutra”, isto é, totalmente absorvida pela 
organização e pela gestão da aprendizagem, a ponto de confinar as grandes 
questões ideais na dimensão privada do indivíduo e da família.



Educação inter/transcultural  |  159

Também G. M. Sabatino (2008, p. 206) reconhece que as resistências 
que se opõem ao acesso intercultural dizem respeito, em particular, à 
dificuldade para sair da imposição nacionalista e etnocêntrica e à preocupação 
com a manutenção dos sistemas mérito/burocráticos, uma lógica míope na 
formação dos professores.

O desafio. Se, ao contrário, se parte da posição oposta, que vê a educação 
intercultural numa ótica mais otimista, o ponto de partida é:

O desafio inter/transcultural pode tornar-se um recurso para a escola?

Sobre isso, uma primeira resposta vem de A. Nanni e Curci. Eles 
afirmam que

[...] uma proposta séria de educação para a diferença não somente não 
se põe em contradição com a necessidade de identidade, mas vem ao 
encontro deste “direito” da própria diferença. Contudo, deveríamos 
também dar um passo à frente: isto é, livrar-nos do preconceito de que 
a descoberta e o elogio da diferença produzem um empobrecimento 
da própria identidade. Ao contrário, identidade e diferença devem 
estar constantemente juntas num relacionamento de interação e de 
reciprocidade [...]. Nesta ótica, as identidades não só não se anulam, mas 
também se completam (NANNI; CURCI, 2009, p. 147). 

A sociedade cosmopolita é sempre mais encaminhada para estruturas 
sociais que devem aprender a acolher pessoas diferentes por pensamento, 
estilos de vida e expressões da própria cultura. Toda pessoa, de fato, é um 
texto que deve ser compreendido, visto que, cada um tem sua dimensão 
narrativa, suas pré-compensações, seus horizontes. Colocando em diálogo 
hermenêutica e intercultura, pode-se conseguir um instrumento educativo 
privilegiado para a compreensão e o relacionamento com o outro, que 
pode ajudar-nos a desconstruir a proteção das pré-compreensões e dos 
preconceitos.

A educação intercultural deve empenhar-se, portanto, em repensar o alfabeto 
da convivência e a gramática da civilização. Uma pedagogia hermenêutica 



160  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

e desconstrutiva ajuda no caminho não fácil de saída da própria cultura, 
para entrar nos territórios de outras culturas, tendo o estilo do diálogo e 
a capacidade de interpretar a realidade com esquemas novas e múltiplos.  
É necessário, portanto, passar da escola da “instrução” para a escola da 
“pessoa” (CSSC, 2009) e da comunicação intercultural.

S. Chistolini (2006, p. 25) nota que da educação à convivência civil se 
passa à educação para a cidadania. Ambas levam ao mesmo fim educativo, 
como elementos constitutivos do conviver/compartilhar a vida social.  
É tarefa da escola transmitir normas e valores que permitam enfrentar o 
desafio de casar a cidadania com a convivência dos direitos próprios e alheios.

A essas primeiras respostas propositivas fazem eco as de vários outros 
autores. Em particular, A. Casavecchia (2004, p. 110s.) afirma que na 
“sociedade líquida”, onde as instituições estão sempre perdendo prestígio e 
credibilidade, também a instituição escolar põe a necessidade de redefinir-se 
e de reposicionar-se, exatamente pelo seu papel de fronteira realizado dentro da 
sociedade. Não basta um repensar; é necessário redefinir e, depois, verificar os 
objetivos que caracterizam o papel estratégico de “formar” as novas gerações 
para serem cidadãos ativos no construir novas formas de convivência, 
diante dos fenômenos que coenvolvem a humanidade inteira: a mobilidade 
humana nos seus epifenômenos, que vão das migrações ao turismo de massa, 
à globalização dos mercados, à crise financeira, ao multiculturalismo e aos 
relativos processos de mestiçagem/contaminação das culturas, aos processos 
de midiatização e de informatização. Na sociedade pós-moderna, de fato, 
não se pode fugir do encontro com o outro, com a diversidade. Diante dos 
inevitáveis e sempre mais acelerados processos de mobilidade humana e, 
na falta de uma via de fuga do encontro com o outro e com a diversidade,  
a única solução possível é a de educar-nos, de aprendermos a conviver, na 
base daqueles direitos universais de que é detentor todo homem. Nisso, 
a escola se torna o primeiro e privilegiado ponto de encontro entre as 
diversidades de culturas e de encaminhamento dos processos de construção 
da identidade num contexto caracterizado pela “pluralidade” (étnica, 
cultural, linguística, religiosa).

Para G. Zincone (2009, p. 154), o desafio a que é chamada, hoje,  
a escola é o de repensar, à luz das mudanças de que sua população escolar sabe que 



Educação inter/transcultural  |  161

tem necessidade. É um desafio ao qual nenhuma escola, independentemente 
do nível escolar, pode responder sozinha, mas que requer investir na pesquisa 
de redes de colaboração entre institutos de diversos ramos e graus e outras 
agências educativas do território. O mesmo autor, em outra obra, afirma que

[...] a escola constitui para os meninos e os jovens uma experiência de 
imersão total e cotidiana, um terreno de contato contínuo com os outros: 
os companheiros, tanto individuais como em grupo, os professores, 
o sistema educacional com suas regras. Um clima que sustente, com 
suficiente serenidade, os percursos de socialização e valorização das 
respectivas diferenças permitiria realizar aquela integração como 
interação positiva que, no caso de jovens – personalidades em construção 
– , é precondição necessária para se chegar a uma integração entendida 
como integridade da pessoa (ZINCONE, 2001, p. 244).

V. Mazzoni (2005, p. 140 et seq.) parte do princípio de que os jovens 
de hoje estão presos a uma autocentralização mental pouco preparada/
predisposta a confrontar-se com o “outro”, principalmente se “diferente”. 
Diante do problema, o autor afirma que, hoje, uma das missões principais 
da educação intercultural é ajudar os jovens a reconhecer a presença de 
qualquer coisa externa a si e a ter a força de colocar-se em contato mediante 
um confronto direito e dialético com o outro. O trabalho de descoberta da 
alteridade, o intercâmbio entendido como comunicação e relacionamento 
entre si mesmo e o outro, a experiência do diálogo, a oferta de possibilidade 
de intercâmbio e de crescimento cultural, a escuta, o confronto e a 
problematização levam à necessidade de ir ao encontro e à descoberta do 
outro. É uma experiência que deixa em aberto a própria identidade e que 
exige que ela seja colocada em jogo, para reconquistá-la numa dimensão mais 
rica, mais densa de “alteridade”. Está em jogo o próprio sentido de pertença: 
é no encontro com a diversidade que, de fato, se consegue descobrir mais 
sobre si mesmo. Para o autor, educar para a cidadania não tem nada a ver com 
os tradicionais âmbitos de educação cívica ou de educação para a convivência 
civil, mas é necessário refundá-la, deslocando o horizonte de seus significados.

Também A. Nanni (2009, p. 435-448) afirma que a escola pode e 
deve tornar-se lugar de democracia, atribuindo especial importância à 



162  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

participação ativa dos estudantes em todos os níveis: na sala de aula, na 
escola, na vida extracurricular. No atual contexto de fragmentação social e 
de poder midiático prevaricante, a educação na escola tem sentido somente se 
consegue desenvolver uma ação de contrapoder, destruindo e reconstruindo as 
ideias, fornecendo aos jovens a possibilidade de assumir uma posição e uma 
consciência crítica livre e, quando for o caso, também divergente, diante 
das, cada vez mais, potentes mensagens subliminares, que tendem a fazer 
prevalecer o pensamento único e conformista.

Propostas/modelos de intervenção. Quase todos os autores que se ocupa-
ram do relacionamento entre educação intercultural e sistemas educativo-
formativos têm oferecido a própria contribuição também em vista da praxe, 
alguns propondo os modelos de intervenção e outros, as competências-chave 
a serem inseridas nos programas.

No primeiro caso, um dos modelos mais acertados, de acordo com  
E. Besozzi, é o do “diálogo intercultural”, em que se prevê uma situação  
na qual 

[...] as diversas culturas se encontrem e se enriqueçam mutuamente, 
através de processos de intercâmbio que mantenham as diferenças entre 
elas, ao mesmo tempo em que as transformam (BESOZZI, 1998, p. 20).

Para M. Buber, ao contrário, a carta premiada, na promoção do diálogo 
entre as culturas, está na educação para o “pensamento reflexo”, dirigido ao 
“outro” diferente de nós, isto é, para lá onde

[...] o homem se faz Eu no Tu [...]. O diálogo intercultural torna-se a estrada 
através da qual se experimenta a existência de sujeitos diferentes de nós, 
permitindo ir além da visão do mundo pessoal para chegar àquela do mundo 
intersubjetivo (BUBER, 1958, p. 66).

De acordo com L. Luatti (2009, p. 51 et seq.), a educação intercultural

•    não deve estar colocada tanto nas culturas, mas, mais ainda, deve estar 
atenta às relações entre as pessoas;



Educação inter/transcultural  |  163

•    ao mesmo tempo, não deve ser interpretada como renúncia, censura, 
negação, empobrecimento da cultura de pertença;

•    além disso, não é exclusiva do fenômeno migratório;
•    e não é nem mesmo dever exclusivo da escola;
•    na realidade, não existe intercultura sem diálogo, não existe diálogo 

que não seja intercultural.

Também M. Coda Spuetta (2009, p. 143s.) elencou uma série de 
competências interculturais para serem adquiridas e que levam a

•    comportamentos: valorizar e reconhecer as mudanças culturais e a 
vontade de sustentar as inovações;

•    conhecimentos e habilidades interculturais: o conhecimento de si 
mesmo e da própria identidade é o ponto de partida para entender as 
“outras” culturas, para colher suas relações e significados;

•    dotes de personalidade: elementos de adaptabilidade, flexibilidade, 
empatia, adoção de uma “ótica alocêntrica”, para poder demolir, aos 
poucos, a etnocêntrica;

•    vontade de procurar e/ou capacidade de reconhecer-se no meio dos 
valores comuns.

Para complemento e/ou para integração dos modelos precedentes, está 
aí a “pedagogia da interação”, como fator propedêutico para os processos de 
integração. Conhecer o outro e fazer-se conhecido faz parte de um processo 
de descoberta segundo a qual as diferenças existem e são um fator de 
contraste para os processos de homologação que caracterizam a globalização. 

Para A. Corsi (2004, p. 305), de fato, é melhor falar de pedagogia do 
intercâmbio e da integração do que só de integração. Uma pedagogia que tende 
a facilitar o conhecimento recíproco e a disponibilidade para o encontro e o 
intercâmbio. Com esses fundamentos, os sistemas educativos e formativos 
e os educadores não podem senão se mover sobre pistas metodológico-
didáticas inspiradas e orientadas para o diálogo, para o confronto e para a 
troca entre “diferentes”. Em consequência, para o autor, uma metodologia 
do diálogo, baseada na atitude de colocar-se no lugar dos outros, isto é, na 
desconstrução de si e na reciprocidade dos pontos de vista, como produto da 
maturidade da personalidade, se baseia nos seguintes pontos:



164  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    conhecimento de si e dos outros;
•    aceitação de si e dos outros;
•    confiança em si e nos outros;
•    atenção para não deixar prevaricar as próprias idéias, quando forem 

diferentes das dos outros;
•    capacidade de comunicação aberta com os outros e de livre expressão 

das próprias ideias, sentimentos, comportamentos;
•    capacidade de colaborar com os outros sem se exceder no protagonismo, 

na dependência ou no antagonismo;
•    capacidade de empenho responsável e participativo nos processos de 

mudança.

Uma proposta posterior vem da “psicologia transcultural”. De acordo 
com G. Petracchi (1994, p. 49 et seq.), ela contribui para interpretar 
o adolescente de origem migratória não tanto com a volta abstrata aos 
caracteres peculiares do ambiente de origem, mas sim da relatividade que 
se manifesta em uma realidade nova que o estimula. Como tal, a educação 
inter/transcultural é, por isso, uma ação que empenha todos em conhecer 
a si mesmos e o próprio ambiente no relacionamento com os “outros”.  
Os objetivos são:

•    salvaguardar a identidade pessoal em uma situação onde estão 
presentes múltiplos horizontes culturais;

•    promover atitudes de reciprocidade entre os sujeitos em relação, o que 
exige, antes de tudo, confiança em si mesmo e nos outros;

•    capacidade de compartilhar valores e ideais. 

Esse modelo comporta a comparação sistemática das variáveis psico-
lógicas em diferentes condições culturais. Quer dizer, procura explorar as 
diversas culturas, na tentativa de individuar variações, tanto nos compor-
tamentos individuais quanto nos modos da transmissão cultural. Sobre 
essas variantes, deve-se exercitar, depois, a comparação: assumem-se aqueles 
espaços que podem ser confrontados, com o escopo de poder configurar um 
quadro psicológico mais geral. Para tal finalidade, deve-se fazer referência 
aos seguintes critérios de pesquisa: chegar a individualizar quais são os com-
portamentos da pessoa e as características psicológicas que fazem referência 



Educação inter/transcultural  |  165

às variáveis culturais e sociais, e quais variáveis têm caráter dinâmico, isto 
é, têm a possibilidade de mudar no tempo e/ou com a educação. Na base 
desses critérios de pesquisa, emergem algumas orientações que qualificam/
caracterizam a psicologia transcultural: o estudo das semelhanças e das dife-
renças no funcionamento psicológico individual dos vários grupos étnicos, 
e o das relações entre variáveis psicológicas e variáveis culturais, sociais, 
ecológicas, biológicas.

Competências-chave da educação intercultural. Passando a analisar as 
competências-chave a serem inseridas nos programas, as propostas partem 
de diferentes instâncias.

De acordo com G. M. Sabatino (2008, p. 193s.), na sociedade 
multicultural, é necessário alargar o papel educativo, não tanto e/ou não 
tão repentino, de modo integracionista, mas principalmente de modo 
participativo e responsável. Quer dizer, os sistemas educativo-formativos 
que pretendem corresponder à realidade do pluriculturalismo das nossas 
sociedades deveriam caracterizar-se como sistemas cooperativos, dos quais 
participam todos os componentes da comunidade educativa como sistemas 
integrados numa política coerente de oportunidades iguais. Droga, bullying, 
vandalismo, texto, apatia das novas gerações, perda de valores, separações 
familiares, família que não é mais capaz de educar... têm derrubado as 
barreiras, transbordando nas salas de aula e arrastando os sistemas formativos 
e com eles os seus recursos humanos e estruturais. Uma escola que “vai mal” 
é a fotografia exata de um país que vai mal; seus sintomas são o sinal do que 
está para acontecer na sociedade. É necessário, portanto, construir um sistema 
educativo formal (escolar) e informal (extraescolar), com a finalidade de 
cooperação educativa, uma “rede formativa” aberta a todas as culturas e 
realidades de pertença.

A seguir, o autor sugere toda uma série de objetivos concernentes 
diretamente à formação dos professores, tais como (2008, p. 206):

•    competência nas práticas educativas de uma sociedade multicultural 
(didática da educação intercultural);

•    introdução da dimensão intercultural na formação de base e na 
contínua/em serviço;



166  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    organização de encontros/seminários de estudo da pedagogia 
intercultural, dirigidos aos professores e a todos os operadores no 
campo educativo;

•    promoção de cursos de formação ad hoc, para operadores do setor: 
novas culturas e identidades, trabalho, legislação, justiça, paz, cidadania;

•    literatura sobre a imigração;
•    associação escolástica entre professores dos países de imigração e 

os dos países de origem, para conhecerem os sistemas recíprocos 
educativo-formativos.

Para A. Nanni (2009, p. 438), as competências-chave da cidadania,  
a serem exercidas no âmbito da construção de si mesmo e das relações com 
os outros são:

•    aprender;
•    projetar;
•    comunicar;
•    colaborar; participar;
•    resolver problemas;
•    individuar contatos e relacionamentos;
•    adquirir e interpretar a informação;
•    capacidade de empowerment e de resiliência;
•    reforçar o sentido da esperança e da “possibilidade” de contrastar 

pessimismo e fenômenos determinísticos.

G. Chiosso (2009, p. 62) prefigura uma “civilização do conviver” 
contra o individualismo egocêntrico, indiferente ao bem comum. Para o 
autor, as opiniões em jogo e os contrastes de natureza ideológica encontram 
seu limite no reconhecimento de alguns valores essenciais, postos na base 
da convivência humana, como os de democracia, de justiça, de autonomia 
e de integridade do sujeito. É ao redor desse núcleo de valores que se 
foi delineando, nos últimos decênios, a exigência de educação para uma 
cidadania cosmopolita, enquanto a proposta dos valores compartilhados 
não renuncia à legítima tutela dos direitos individuais e, ao mesmo tempo, 
não renuncia nem mesmo a identificar os pontos essenciais de referência, 
em condição de dar um sentido à vida social, superando a fragmentação das 
pertenças individuais particulares.



Educação inter/transcultural  |  167

Por fim, para G. Zincone (2009, p. 167 et seq.), os desafios que devem 
enfrentar, hoje, os sistemas educativo-formativos são numerosos e se referem:

•    à atualização dos programas;
•    à dotação de recursos humanos e financeiros suficientes para promover 

atividades de colaboração entre o tempo escolar e o extraescolar, com 
o fim de criar um pacto educativo e formativo que, coordenado pela 
escola, invista na família e nas outras agências educativas;

•    notar que o aluno de origem migrante é uma presença estrutural 
(não provisória, de passagem); por conseguinte, tal presença deve ser 
enfrentada com programas e instrumentos metodológicos que saibam 
valorizar competências anteriores e, ao mesmo tempo, ir ao encontro 
de seus valores e expectativas;

•    monitorar as boas práticas realizadas em função da inserção dos 
estudantes de origem migrante no grupo-classe e em outros contextos 
formativos, para depois favorecer sua transferência e difusão;

•    em particular, monitorar e verificar se a formação e as competências 
das figuras inseridas dentro dos sistemas formativos (dirigentes, 
docentes, mediadores culturais, voluntários) são adequadas e, 
sobretudo, atualizadas para responder às necessidades e às expectativas 
de uma população jovem sempre mais heterogênea.

Uma preciosa contribuição para a integração no sistema escolar vem 
de Camarlinghi et al. (2010, p. 35-77). Depois da pesquisa deles sobre a 
inclusão de alunos de origem migratória, G. Favaro (2010, p. 75-76) propõe 
colocar em operação as seguintes ações, assim reassumidas:

a) ações de sistema:

•    conhecer a situação, ler as “vulnerabilidades”, recolher e analisar os 
dados referentes aos alunos estrangeiros e sua evolução;

•    construir redes, estabelecer acordos/alianças entre escolas e elaborar 
protocolos para a gestão codividida e coordenada dos fluxos dos 
alunos recém-chegados para a harmonização das ações de acolhida 
e orientação;

•    difundir instrumentos e materiais didáticos: difusão de documentação 
e de instrumentos midiáticos acessíveis on-line, à disposição de 
professores, dirigentes, operadores;

•    formar e atualizar os docentes; inserir operadores multiculturais.



168  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

 b)  ações de integração:

•    acolher os alunos recém-chegados e suas famílias: difusão de materiais 
(protocolos, opúsculos) e utilização dos mediadores linguístico-
culturais para facilitar a fase da primeira inserção dos alunos recém-
chegados, envolvendo também suas famílias;

•    ensinar a língua do país que acolhe, como segunda língua, e sustentar 
o estudo: realizar dispositivos para o ensino de uma segunda língua, 
que possam ser desenvolvidos em diversos tempos do ano, em horário 
escolar e extraescolar;

•    orientar o estudante para o prosseguimento dos estudos com eficácia: 
dispositivos para a orientação da continuidade na sequência dos 
estudos.

c)  ações de inclusão:

•    reconhecer e valorizar as competências e os conhecimentos já 
adquiridos; elaborar instrumentos/materiais multilíngues para pôr 
em evidência as competências e os conhecimentos antigos dos alunos 
estrangeiros e para a valorização das línguas de origem;

•    educação intercultural para todos os alunos, com a finalidade de 
prevenir/combater estereótipos e preconceitos recíprocos; reconhecer 
as diferenças; ensinar o respeito e a abertura ao diálogo com os outros;

•    educar para a cidadania na pluralidade: elaboração e promoção de um 
percurso inovador de cidadania e de inclusão, que leve em conta as 
transformações ocorridas nas comunidades e nas escolas e que ensine 
aos alunos a se tornarem cidadãos, em contextos de pluralismo cultu-
ral, também mediante os direitos e os deveres comuns de cidadania.

Desafio

Uma ideia de escola é também uma ideia de sociedade; As escolhas 
atuais de política escolar e as ações de integração, realizadas ou não, 
definem, hoje, o perfil e as características que terá a nossa sociedade 
de amanhã, que será habitada sempre mais por moças e rapazes 
que vieram de longe, mas que estão construindo aqui o seu futuro 
(FAVARO, 2010, p. 77).



169

“CIDADÃOS? NÓS NOS TORNAMOS”

Cenário

Com o termo “cidadão”, de modo geral, entende-se uma pessoa que 
vive em sociedade com outra pessoa, numa multiplicidade de situações e 
contextos. Por sua vez, o termo “cidadania” significada tanto o relacionamento 
entre um indivíduo e o Estado, quanto os direitos-deveres que esse 
relacionamento comporta. No conjunto, os dois termos subentendem a 
capacidade de sentir-se cidadão ativo, que exerce direitos e que respeita os 
deveres da sociedade de que faz parte, em qualquer nível: do nível familiar 
ao escolar, do local ao regional, nacional e supranacional.

Tudo isso reapresenta o problema do “educar-nos”, isto é, saber “viver-
juntos” num “espaço comum”, problema que, no momento histórico atual, 
emerge cada vez mais agudamente, devido a diversos fatores: globalização 
das economias e das culturas difundidas através de diferentes canais de 
comunicação; fluxos migratórios em escala planetária, realizados de modos 
os mais diversos e veiculados por motivações as mais diversas; fragmentação 
étnica e consequente crescimento de fenômenos de intolerância/
marginalização pela exclusão de sempre maiores quotas da população do 
status de “cidadão”. Tudo isso contribui para alargar a distância entre os que 
têm direito e os que não têm, entre “quem está dentro” e “quem está fora”.

Na prática, o renovado interesse pela ideia de cidadania nasce do debate 
geral, do medo da convivência entre diferentes, de um lado, e, do outro, da 
reivindicação dos direitos. O desafio consiste, então, na necessidade de saber 
conjugar o direito à cidadania com a exigência de acolher as diferenças. Em 

7



170  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

outras palavras, se se quiser saber “viver juntos”, é necessário encontrar o 
modo de conjugar a dimensão cosmopolita dos direitos humanos universais 
com a de cada pertença e das raízes culturais das condições.

No momento histórico atual, em particular com o intensificar-se 
dos fluxos migratórios (identificáveis não somente nos migrantes como, 
também, em todos os que se mobilizam por turismo ou por trabalho, assim 
como também naqueles que, não sendo imigrantes, viajam pela internet ou 
pelo celular, ou utilizam as diversas mídias) e, no confronto entre culturas, 
tradições, religiões diversas, observa G. Chiosso:

Multiplicaram-se as tentativas para individualizar um núcleo de “valores 
partilhados” ou “valores comuns” [...] ao redor dos quais elaborar uma 
noção de cidadania marcada pelo respeito recíproco das diversidades. Esta 
posição – que está influenciando notavelmente os programas escolares 
de numerosos países europeus, sob a supervisão, também, das sugestões 
de importantes documentos internacionais (entre eles o conhecido 
Relatório Delors, Learning: the Treasure within, 1996) – ainda se 
está desencontrando com as teses daquelas culturas extrauropeias que 
condenam, na teoria dos “valores comuns”, sua matriz intrinsecamente 
iluminista e eurocêntrica (CHIOSSO, 2008, p. 198).

Esses fluxos, atualmente, se prestam mais que nunca para tornar 
evidente a contradição entre um pensamento do Estado que se constrói 
em torno da equação “um Estado=uma nação=um território=um povo=uma 
cidadania” e o intensificar-se da força da velocidade com a qual se realizam 
os processos de globalização.

É na base dessa contradição que é cada vez mais sentida a exigência de 
apelar para os direitos humanos e para as normas de cidadania globalmente 
“reconhecidas”, de acordo com o que observa S. Benhabi, já a partir da capa 
de seu opúsculo:

A característica distintiva da época que estamos vivendo não pode ser 
explicada com as boas mots “globalização” e “império”; antes, encon-
tramo-nos diante do nascimento de um regime internacional dos direitos 
humanos e da difusão de normas cosmopolitas (BENHABIB, 2006).



“Cidadãos? Nós nos tornamos”  |  171

É a premissa para que o cidadão cresça com a oportunidade de promover 
mudanças e transformações sociais de forma “democrática”, como pessoa 
capaz de fazer história e de construir o futuro para si e para a sociedade, com 
a consciência de que a verdadeira transformação parte sempre de si mesmo e 
que somente quem é capaz de “se renovar” constantemente na mente pode 
ser capaz de transformar-se a si mesmo e ao ambiente circunstante.

Identidade e pertença estão, então, mudando e se exprimem agora 
em novos contextos e com outros significados: está-se passando de uma 
concepção de cidadania baseada em sentimentos e direitos de pertença a 
uma concepção que privilegia o indivíduo e seus direitos/deveres. Promover 
a educação para a cidadania comporta, por isso, ser aberto às diferenças de 
contexto e às inovações evolutivas.

Nesse contexto globalizado, ser “cidadão” significa chegar a adquirir 
uma identidade que consinta ser ele reconhecido como “indivíduo que 
tem direitos universais”, com base nos quais se exige pleno reconhecimento 
da cidadania, que, por sua vez, comporta outro pleno reconhecimento da 
diversidade de que cada um é portador.

Infelizmente, a esta abertura mental, ele custa a prosseguir seu caminho, 
não obstante uma cada vez mais ampla literatura tente fazer brecha entre as 
tais “seguranças etnocêntricas”, garantidas pela pertença a um Estado-Nação.

7.1 Cidadania “etnocêntrica” 

A T. H. Marshall (1976) se deve a moderna teoria da cidadania, que, 
na metade do século passado, incluiu a noção de cidadania no ponto de 
confluência entre os diversos tipos de direito (jurídicos, políticos, sociais), 
que encontram aqui o terreno para sua aplicação. Mas são exatamente esses 
três planos que caracterizam a cidadania moderna, e que, pelo contrário, 
hoje, são colocados em discussão.

Vários são os estudiosos que, falando do estado da arte, oferecem a 
própria contribuição à exploração desse conceito, contestando, antes de 
tudo, o recuo e a demora histórica com relação à equação Estado-Nação-
Cidadania.



172  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

R. Gallissot (2001, p. 270) observa, principalmente, como ainda 
hoje permanece um acentuado estado de confusão entre nacionalidade e 
cidadania, visto que se continua a oscilar entre os dois termos. Em sentido 
jurídico, a nacionalidade faz lembrar a soberania do Estado e, portanto, 
significa simplesmente a capacidade política ou, em sentido mais amplo, a 
plenitude dos direitos reservados aos nacionais: um privilégio que exclui os 
estrangeiros e, por isso, evidencia bem qual seja a contradição existente no 
conceito de “direitos do homem e do cidadão”.

Para E. Vitale (2005, p. 21 et seq.), o conceito de cidadania é obsoleto, 
inadequado e exige uma reflexão: até quando os Estados, com suas fronteiras, 
passaportes, permissões de permanência, continuarão a distinguir quem está 
“dentro” e quem está “fora”, entre os que têm ou não têm direitos, entre cida-
dãos e estrangeiros? O papel de tornassol, que faz emergir a obsolescência do 
atual conceito de cidadania, na realidade, é o fenômeno migratório, quando 
nos põe em contato quotidiano com o “estrangeiro”, com quem não pode 
mais ser considerado nosso concidadão, e quando, hoje, o estrangeiro não 
pode mais ser considerado como um hóspede, ou até como um inimigo, ou 
ambas as coisas, antes que “pessoa”, em posse de direitos humanos universais.

De acordo com L. Zanfrini (2007, p. 81-97), os limites dentro dos 
quais se vem ao mundo, e os documentos a que temos direito, não são, 
certamente, menos arbitrários, do ponto de vista moral, do que outras 
características, como a cor da pele, o gênero e o patrimônio genético. Em 
ambos os casos, a distribuição deles entre os indivíduos não segue nenhum 
critério de méritos. Essa constatação, já de per si, deveria ser suficiente para 
solicitar a adoção de políticas o mais possível compatíveis com a visão de 
um mundo sem divisões, ou, quando menos, servir-nos de aviso a respeito 
da sempre presente tentação de pensar a cidadania como um mérito ou uma 
recompensa moral, esquecendo, ao mesmo tempo, como o nosso bem-estar 
faz parte da mesma ordem global que gera a miséria e a insegurança de tantos 
migrantes atuais e potenciais.

Para M. T. Moscato, a cidadania, diferentemente da pertença (que é 
psicologicamente vivida como “dada”), deve ser “projetada”, “merecida”, 
“reconhecida”, ligada a um “pacto” originário que deve sempre ser renovado. 
Infelizmente, observa o autor,



“Cidadãos? Nós nos tornamos”  |  173

[...] no seu “núcleo psíquico”, a ideia da cidadania é precedida por um 
constitutivo “senso do nós”, do qual estará sempre simbolicamente 
inseparável. Trata-se da percepção de uma identidade coletiva, idealmente 
colocada no centro de um espaço/horizonte simbólico, do qual os 
“outros” são separados e externos e, consequentemente, vistos como 
“estrangeiros” e, portanto, potencialmente ameaçadores. Na sua base 
arcaica (seja ela histórica, seja psicológica), de fato, a ideia de etnia e a 
colocação do grupo étnico num espaço histórico-geográfico definido 
são uma coisa só. Um povo se identifica com um espaço geográfico, o 
território que ele reconhece como “pátria” (terra dos pais) e do qual se 
mantém originariamente autóctone (como “nascido da mesma terra). 
No seu primeiro nível psíquico, portanto, a cidadania subentende 
um sentido de pertença que será essencial para o desenvolvimento do 
Eu pessoal nos sucessivos processos de identificação [...]. É evidente 
como esse arcaico (mas irrenunciável) sentido de pertença constitui um 
obstáculo prejudicial para qualquer necessária integração social entre 
grupos e pessoas que se sentem como “estrangeiros”. As inevitáveis 
resistências recíprocas podem ser superadas não só no interior de novas 
experiências e da sociabilidade positiva, mas também em relação a uma 
educação progressiva do sentido mesmo de pertença [...]. É essencial 
sublinhar que o sentido originário de pertença, que acontece nas crianças 
autóctones e também nos estrangeiros, não deve ser estigmatizado ou 
reprimido, porque é exatamente na sua originária e arcaica energia que 
se desenvolve o processo educativo pessoal e toda e qualquer educação 
coletiva para a educação civil (MOSCATO, 2006, p. 44).

Colombo et al. (2009, p. 45), fazem notar que sobre o conceito de 
cidadania as tensões permanecem, ainda hoje, mais que abertas, e se referem:

•    à proteção das minorias étnico-culturais no interno dos Estados 
nacionais;

•    ao caráter expansivo e inclusivo dos direitos subjetivos;
•    aos processos de globalização que fazem depender a fruição efetiva 

desses direitos da possibilidade de uma tutela internacional.

Até o presente momento, o conceito tradicional de cidadania está 
baseado nos de inclusão/exclusão do gozo dos direitos a todos os que não 



174  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

são, por pertença “natural”, cidadãos daquele Estado de direito do qual se 
originou esse conceito.

Definitivamente, para todos esses autores, a “cidadania” é obsoleta, 
a partir do conceito de “pessoa”, enquanto lesa os direitos fundamentais 
universais. Esse tipo de cidadania representa, de fato, a defesa de um status de 
privilégio, pelo qual, também a educação para a cidadania, se estiver baseada 
nesta ótica, arrisca-se a educar para viver de modo “exclusivo” esse tal status 
privilegiado, e não contribui para um projeto global/planetário de “inclusão 
democrática”, em posição de abater, antes ou depois, aquelas normas atrás 
das quais se entrincheiram as “cidadanias etnocêntricas”.

Como consequência, também a educação para a cidadania arrisca-se a 
se tornar obsoleta, se não se distanciar desses velhos conceitos de inclusão/
exclusão, impostos por egoísmos econômicos, orgulhos identitários ou, seja 
lá como for, alimentado pelo medo difuso da diversidade e pela força do 
preconceito, para adotar uma abertura mental tomada em escala planetária. 
Um dos sinais do progresso moral do gênero humano, de fato, supõe a 
superação do conceito de cidadania baseada nos conceitos de inclusão/
exclusão dos direitos fundamentais, para refletir a ideia de cidadania 
provinda de uma perspectiva supranacional/cosmopolita, na observação dos 
problemas planetários.

Trata-se, pois, de educar para a superação do atual conceito de cidadania, 
preparando para “metabolizar” o novo conceito, baseado na reivindicação da 
própria identidade como “pessoa” e como “cidadão do mundo”.

Desafio

O tradicional conceito de cidadania, caracterizado pelo horizonte 
do Estado-Nação, hoje se discute, não só por motivos éticos, mas 
também porque estão em ato processos de amplo alcance e de 
mudança estrutural, que abrangem as diversas realidades nacionais 
[...]; enfim, o espaço do Estado-Nação não é mais suficiente para 
garantir a vida fisiológica da democracia [...]. Nessa situação, os 
direitos de cidadania estão em perigo (PAPISCA, 2007, p. 25).



“Cidadãos? Nós nos tornamos”  |  175

7.2 Cidadania “plural”

As novas fronteiras da cidadania

Que significa ser cidadão, num contexto histórico caracterizado pela 
acelerada transformação das sociedades?

Quais são os elementos de continuidade e quais os de novidade que 
caracterizam a cidadania, num mundo profundamente mudado, em relação 
ao passado?

Qual cultura/educação cívica deve proporcionar a escola nesse sentido?

Ao apresentar essas interrogações, M. Santerini (2001, p. 43 et seq.) 

parte da consideração de que a assim chamada “cidadania”, na realidade, 
é igual para todos, enquanto existirem pessoas marginalizadas, como os 
migrantes, que são “pobres de direitos”. Mas “pobres de direitos”, observa 
o autor, são também todos aqueles que não conseguem usufruir de 
instrumentos/oportunidades formativas. A cidadania, então, não pode ser 
pressuposta, mas deve ser “reinventada”, exatamente porque a complexidade 
da sociedade moderna tende a aumentar as diferenças e as desvantagens 
entre as pessoas, em termos de cultura, de compreensão dos fenômenos e 
de capacidade de refletir sobre eles.

À multiplicidade de transformações de ordem sociocultural, hoje, 
corresponde, de fato, uma pluralidade do conceito de cidadania: não existe 
mais uma ideia única de cidadania; é preciso falar no plural. Tudo isso 
leva a repensar/reimaginar uma nova ideia de cidadania. Por cidadania 
“plural”, entende-se, assim, fazer referência a uma “cidadania múltipla” 
ou “pluralista”, que favoreça a integração numa série de “comunidades em 
círculos concêntricos”, no sentido cultural e jurídico-social, na qualidade de

•    cidadãos de um município ou de um Estado, que são os lugares mais 
decisivos para o crescimento democrático e cultural;

•    cidadãos de uma região, que se torna cada vez mais o lugar decisivo 
de formação da vontade política coletiva;

•    cidadãos de um País, cuja unidade e identidade constituem um 
patrimônio precioso de memória e de projeto;



176  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    cidadãos de um mundo que quer reconhecer-se em valores comuns: 
paz, direitos humanos, desenvolvimento, ambiente.

O desafio da “sociedade reticular”. Graças aos cada vez mais intensos 
processos de mobilidade humana e com a chegada da “sociedade reticular”, 
a cidadania está destinada a entrelaçar-se com a questão do reconhecimento 
das diversidades, colocando em discussão os mesmos fundamentos dos 
direitos que atualmente são a base do Estado-Nação. 

Para que essa nova fronteira de cidadania conjugada ao “plural” possa 
ser afirmada, é necessário, antes de tudo, confiar nas agências formativas e 
na sua contribuição para a construção de outras tantas identidades “plurais”. 
O entrelaçamento entre essas identidades e a nova dimensão de cidadania 
produz, por sua vez, uma educação para toda a vida e, ao mesmo tempo, 
requer o concurso de todas as agências educativas.

De acordo com P. Russo (2004, p. 943), a identidade “plural” para a 
qual os jovens devem ser preparados, como cidadãos cientes dos próprios 
direitos e das consequentes responsabilidades, exige grande empenho na 
renovação não só dos valores, da cultura e das competências, mas também e, 
sobretudo, de um estilo educacional baseado no valor da pessoa, no respeito 
ao pluralismo e à diversidade.

A esse desafio parece responder L. Zanfrini (2007, p. 81 et seq.), 
juntando o conceito de cidadania ao de “pessoa”. Para o autor, de fato, 
imaginar uma nova cidadania significa ir além da definição de um status 
de cidadão que se deve identificar com o de “pessoa”. Reafirmar o conceito 
de “pessoa” ajuda a redescobrir o relacionamento estrutural de um “eu” 
que está sempre diante de um “tu” que o enfrenta e o transcende. Nesse 
sentido, falar de “cidadania da pessoa” significa chegar ao reconhecimento 
dos direitos fundamentais e universais que estão na base da dimensão 
comunitária da condição humana e, como tais, inalienáveis e indivisíveis; na 
prática, significa desvincular a cidadania do jus soli e do jus sanguinis, para 
reconhecer a dignidade, o respeito e a promoção do homem como tal, isto 
é, exatamente como “pessoa”.

G. Dalla Torre (2006, p. 24) afirma que, hoje, convivência e cidadania 
são colocadas à prova pelas grandes mudanças existentes na sociedade, 
atribuíveis, particularmente, a fatores culturais. O “nosso pequeno mundo” 



“Cidadãos? Nós nos tornamos”  |  177

está ainda ancorado no modelo de uma civilização permanente, enquanto 
que viver na realidade de hoje, nômade por excelência, em movimento, 
comporta grande conversão cultural. Por isso, também a categoria “cidadania”, 
assim como a temos entendido até hoje, é superada e/ou está em vias de 
superação. Por isso, o verdadeiro desafio deve ser procurado na “mesa dos 
valores “compartilhados”, isto é, nos valores que dão aos componentes de 
uma comunidade a razão do estarem juntos, o adesivo que une seus membros.

P. Tantucci (2003, p. 306) afirma que é necessário fazer dos sistemas 
educativo-formativos um “laboratório intercultural”, onde aprender a 
aprender constitui a competência-chave, a matriz de todas as competências, 
que o autor individualiza nos seguintes objetivos formativos, abrangendo 
todas as disciplinas:

•    orientação cognitiva;
•    desenvolvimento das capacidades críticas;
•    aquisição de uma nova forma mentis.

Em última análise, reconhecer a cidadania significa chegar a unir as 
aspirações de igualdade com o reconhecimento das diversidades. Todo ser hu-
mano poderá, assim, ser ajudado a viver na sua integridade, tendo presente 
suas relações com os outros, seus valores, suas exigências culturais, seus usos 
e costumes, sua fé, suas potencialidades, abrangendo todas as disciplinas.

O desafio de hoje consiste, então, em sensibilizar os cidadãos para con-
quistar e para realizar as próprias responsabilidades, a fim de que possam, por 
sua vez, conquistar novos espaços de participação, que atualmente são dirigi-
dos por uma política desresponsabilizante. A contradição está em constatar 
que, enquanto os Estados democráticos ocidentais, de um lado, chamam 
à necessidade de participação e de harmonização das escolhas políticas, de 
outro, reduzem os espaços efetivos de reconhecimento das diversidades.

Desafio

A educação para a cidadania ativa ou é autêntica ou é como a 
folha de fícus do despotismo, a máscara de uma democracia fingida 
(MORTARI, 2009, p. 131).



178  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

7.3 Cidadania participativa/deliberativa

Que significa participar?
Como é possível realizar uma efetiva igualdade entre os participantes?
Quais motivos levam os cidadãos a empreender iniciativas para o bem da 

coletividade?
Como chegar a administrar as problemáticas de modo que todos possam 

sentir-se envolvidos?

A história da participação acompanha a alternância da constituição do 
Estado moderno como produto, primeiro, de escolhas humanas e, segundo, 
da sua transformação no Estado de direito, fazendo com que seus membros 
deem um salto de qualidade, transformando-se, de súditos em “cidadãos”. 
Depois das lutas pelos direitos sociais para a aquisição do princípio de 
igualdade, obteve-se também o objetivo da participação na “coisa pública”.

No atual momento histórico, contudo, o crescimento frenético 
da globalização torna evidente uma situação com duas faces: de uma, 
desorientação e desagregação, que favorecem particularismos, aldeias 
globais, neotribalismos, fenômenos de fundamentalismo e enfraquecimento 
dos liames sociais (cultura de barreiras e de separação); de outra, o comércio 
mundial e uma rede crescente de comunicação que, muito pelo contrário, 
não encontra “confins”/barreiras.

Na frente desses condicionamentos e contradições, nota-se, cada vez 
mais, a exigência de que o cidadão “democrático” está se apropriando o 
mais rapidamente possível e exercendo mais eficazmente dois papéis: de 
representação e de participação, sem renunciar ao exercício da primeira.

Tudo isso, por sua vez, lembra o conceito de cidadania participativa/
deliberativa, com o qual se faz referência a um processo de que derivam 
a própria força e a legitimidade de uma participação ativa entre sujeitos 
livres e, em estado de paridade, os quais não delegam a terceiros o poder 
de decidir, mas se empenham diretamente na vida ativa e na tomada de 
decisões. Quanto mais as decisões são consideradas corretas, tanto melhor 
é também sua participação na vida das instituições e mais alta a confiança 
em relação a elas. 



“Cidadãos? Nós nos tornamos”  |  179

Esse tipo de cidadania, por sua vez, exige um “espaço” do qual somente 
um projeto renovado de educação pode fazer-se portador: aprender a 
participar requer, de fato, competências específicas para contribuir para a 
criação de uma nova cultura da “cidadania”.

Prerrogativas para a participação. O interesse que, hoje, suscita a 
cidadania participativa/deliberativa deve-se ao fato de que ela parece oferecer 
uma solução ou, pelo menos, uma via alternativa para a crise das modernas 
democracias representativas, apresentando-se como um caminho para 
as escolhas públicas, que colocam em contato direto os cidadãos com as 
instituições. Pulando os filtros e as mediações políticas, esse processo parece 
capaz de reduzir a distância entre as decisões tomadas pelo vértice do poder 
político e as instâncias que partem da base.

Para uma correta participação na vida das instituições, as prerrogativas 
exigem que os indivíduos sejam cidadãos capazes de tomar decisões 
equilibradas, dispostos a sacrificar, em caso de conflito, o interesse privado 
em favor do interesse comum, adequadamente informados e competentes 
sobre as questões a serem afrontadas e interessados em participar mais que 
em delegar.

Por sua vez, para que possa haver participação correta e ativa, é 
necessário aprender a aprender, para depois proceder, através de uma 
metodologia apropriada, que preveja individuar quais são os elementos 
caracterizantes do processo participativo/deliberativo (setting), as áreas de 
intervenção e a modalidade para a condução.

Metodologia aplicada ao setting participativo-deliberativo.

Antes de tudo, deve-se especificar que, por setting, se entendem as 
regras/condições organizativas e mentais preestabelecidas/explícitas, que 
definem/constituem a moldura/fundo no qual se juntam para desenvolver 
certa atividade.

T. Mannarini (2009, p. 31 et seq.) elencou uma série completa de 
fatores que caracterizam o setting participativo/deliberativo:



180  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    o logos, entendido como prática discursiva orientada para a superação 
dos particularismos e critérios de legitimação das decisões; neste 
contexto, a discussão e o debate são abertos, pacíficos, ordenados; a 
individualização das soluções é o êxito de um processo argumentativo 
racional que se apoia sobre a troca recíproca de informações;

•    a inclusão de todas as partes interessadas nas várias fases do processo 
decisório, aspecto conexo com a transparência do processo;

•    o conhecimento direto das questões objeto de discussão por parte 
dos sujeitos intervenientes, proporcional ao grau de acessibilidade, 
inteligibilidade e desfrutabilidade das informações disponíveis;

•    um sistema de valores inspirado no princípio da igualdade, entendida 
como consecução de uma vontade popular na qual se exprimem, com 
igual valor, os pontos de vista de todos os membros do corpo social;

•    a cooperação entre os participantes e a confiança recíproca, elementos 
indispensáveis para a consecução de um processo dialogal;

•    o caráter público do processo: que se preste conta dos argumentos e 
das decisões a toda a comunidade de cidadãos.

Por sua vez, as “áreas deliberativas” se contradistinguem, quando

•    focalizam um problema específico, que interessa a todos os 
participantes;

•    o conhecimento das atividades que nelas se desenvolvem e suas 
tomadas de decisões são acessíveis a todos;

•    baseiam-se num conjunto de regras compartilhadas, que definem o 
setting;

•    são inclusivas, isto é, levam a participar todos aqueles sobre os quais 
recaem as consequências das decisões;

•    baseiam-se em confrontar os pontos de vista sobre as temáticas em 
questão, confronto, por sua vez, entendido como o único método 
legítimo de decisão.

Enfim, o operador-facilitador, no conduzir o setting, terá como dever:

•    controlar e estimular a participação dos presentes no desenvolvimento 
dos conteúdos que estão sendo debatidos;

•    fazer circular os conhecimentos e as informações necessários para a 
discussão;



“Cidadãos? Nós nos tornamos”  |  181

•    favorecer/validar a expressão de todos os pontos de vista dos presentes;
•    impedir que se cristalizem os mal-entendidos;
•    coordenar, reformular e reorganizar os conteúdos/opiniões 

apresentados;
•    em caso de divergências abertas, procurar conter as tensões/conflitos, 

sintetizando as posições e evidenciando as razões de cada parte;
•    promover as normas de funcionamento do grupo, indicando as regras 

para o processo das discussões e para a tomada de decisões.

Desafio

Quando e/ou até que ponto será possível aplicar o setting 
participativo/deliberativo às assim chamadas democracias? 
Nisso está o desafio educativo.

7.4 Cidadania “cosmopolita”: entre utopia e desafios

Vivemos, ou melhor, “viajamos”, em uma dimensão planetária cada vez 
mais restrita/reconciliada em suas dinâmicas espaço-temporais. As incessantes 
inovações tecnológicas nos vários sistemas informativos e de comunicação 
massa permitem à opinião pública ser informada em tempo real.

Ao mesmo tempo, deve-se ter presente que, não obstante tudo isso, 
as milhares de informações/comunicações de que goza a sociedade global, 
as interações e os revérberos das ações que atravessam os continentes, 
infelizmente, não podem, ainda, usar meios, instrumentos, canais 
reconhecidos/compartilhados, para exprimir e confrontar as próprias ideias, 
transformando-as em um fórum de decisão política.

E, seja como for, nesse contexto de dinâmicas planetárias que exigem 
sempre novas formas de organização política do mundo, também a cidadania 
não pode não ser enquadrada/interpretada na ótica de um conceito 
evolutivo, de acordo com uma lógica de transformação progressiva. Tudo 
isso representa um grande desafio para a educação, porque exige modificar 
a própria forma mentis para harmonizar os sistemas jurídicos nacionais com 
os direitos humanos universais.



182  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

A utopia de um mundo sem fronteiras. Ainda que eliminar as “barreiras” 
atrás das quais se entrincheiram os Estados-Nação possa parecer, no 
momento, um objetivo que pertence ao mundo dos ideais hipotéticos, 
todavia, é possível fazer reentrar desde agora essa utopia nessas perspectivas 
de futuro que, pelo menos, são desejáveis. A pesquisa sobre o modo como 
vêm sendo formados os nacionalismos forneceu elementos suficientes para 
colocar em dúvida os processos de autodefinição mediante os quais as nações 
foram “inventadas” e sobre a natureza do “artefato cultural” que se refere ao 
sentido da cidadania.

Os critérios do jus sanguinis e do jus soli, de fato, não podem mais 
constituir a base fundamental de uma cidadania que, cada vez mais, 
pretende ser global, intercultural, pan-humana, cosmopolita. Mesmo que 
não existam, ainda, as condições políticas e institucionais para raciocinar 
em termos de cidadania cosmopolita, esta é definida como pertença do 
indivíduo a um nível que supera o nacional e, ao mesmo tempo, pressupõe que 
toda pessoa viva uma pluralidade de identidades (em escala local, territorial, 
nacional, supranacional) e uma multiplicidade de pertenças (familiar, social, 
religiosa, cultural, étnica, profissional). Por isso, reaparece novamente o 
conceito de cidadão cosmopolita, que exercita seus direitos como “pessoa”, 
e não somente como cidadão de um Estado. Na era da interdependência, 
da transnacionalização, dos encontros, da organização da cooperação, da 
mundialização da economia, ser cidadão do mundo significa, por isso, 
conquistar a abertura para uma confrontação de 360 graus, em direção  
a todas as realidades.

O horizonte espacial de uma “cidadania em-dimensão cosmopolita”.  
Na praticidade, a cidadania exige, ainda, um profundo conhecimento dos 
valores básicos, como também o conhecimento e o colocar em ação as fontes 
jurídicas, os percursos, os métodos e os instrumentos operativos. De sua 
parte, a intervenção educativa deve fazer sua parte, quer dizer, deve visar 
à transmissão de dados cognitivos precisos, em particular dos que dizem 
respeito às conquistas da civilização dos direitos humanos universais, para 
ajudar a interiorizar valores e a motivar à ação.



“Cidadãos? Nós nos tornamos”  |  183

A esse respeito, A. Papisca, ao sair à procura da fonte de reconhecimento 
do direito de cada indivíduo à educação, se volta para o artigo13, da 
Convenção Internacional sobre os Direitos Econômicos, Sociais e Morais, 
de 1966, que assim se expressa:

[...] Estes [os Estados que fazem parte do Pacto] concordam que a 
educação deve caminhar para o pleno desenvolvimento da personalidade 
humana e do senso de sua dignidade e reforçar o respeito pelos direitos 
humanos e as liberdades fundamentais. Estão de acordo, além disso, que 
a educação deve colocar todos os indivíduos em grau de participar, de 
modo efetivo, da vida de uma sociedade livre; deve promover a com-
preensão, a tolerância e a amizade entre todas as nações e todos os grupos 
raciais, étnicos e religiosos; e encorajar o desenvolvimento das atividades 
das Nações Unidas para a manutenção da paz (PAPISCA, 2007, p. 39).

Para confirmar, o autor elenca alguns princípios de ação política a que 
devem referir-se os sistemas educacionais, ao formarem o novo “cidadão do 
mundo” (PAPISCA, 2007, p. 282):

a)   inclusão cosmopolita: no conceito de “democracia”, todos os indivíduos 
devem participar do processo decisório que lhes diz respeito; trata-se 
de “inventar” sempre novas formas/fórmulas de participação;

b)   responsabilidade cosmopolita: enquanto as fronteiras nacionais  
se tornam sempre mais incertas, as consequências da ação política se 
ampliam; o resultado disso é que a responsabilidade na esfera pública 
deve modificar-se até o ponto em que a ação política seja realizada 
no interesse de “todos”;

c)   terceirização: um modo de enfrentar as divergências entre grupos  
e pessoas de usos e costumes diferentes, com base no princípio que 
diz que ninguém pode ser juiz e procurar os pontos em comum que 
os unem.

O desafio educativo para tornar-se “cidadãos do mundo”. No plano 
pedagógico, o desafio de pensar uma cidadania “em dimensão cosmopolita” 
pode ser acolhido a partir da consciência da pertença a um mundo cada vez 
mais complexo e globalizado, baseado no pleno conhecimento da dignidade 
existente em todo ser humano e a favor do bem comum.



184  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Para fundar uma nova “cultura da cidadania”, as comunidades locais 
e os operadores dos processos educativos devem, então, promover ocasiões 
para experimentar percursos de cidadania, criando/mobilizando um tecido 
associativo difuso, no sentido de comprometer toda comunidade, e todos 
seus diferentes componentes, na definição de estratégias de intervenção 
no social. Essas intervenções, além disso, devem ser feitas no intuito de 
conscientizar os autóctones sobre a igualdade de direitos e que a fruição 
desses serviços pelos migrantes não sirva para prejudicá-los (no sentido de 
que não sejam tirados deles para dar aos migrantes), mas que represente um 
“bem”, se vistos na ótica da distribuição de oportunidades iguais, com a 
finalidade de uma convivência pacífica.

A segurança de uma coletividade, de fato, está fundamentalmente 
em seus liames e em sua percepção da autoeficácia dos cidadãos, no 
funcionamento das formas coletivas de reconhecimento. Um território é 
seguro quando os cidadãos não procuram tanto os interesses individuais, 
mas se interessam também pelo bem da comunidade.

Repensar as fronteiras, atualmente muito pequenas, circunscritas à 
comunidade dos cidadãos, é, hoje, um imperativo que faz pensar em ser 
um ponto de não retorno, em dar nova forma a um instituto, como o 
da “cidadania”, que parece, atualmente, inadaptado para fazer frente aos 
fenômenos que caracterizam as sociedades pós-modernas.

Desafio

É necessário chegar a um Estado de direito democrático, no qual 
possam conviver numerosas formas de vida, em que se prefigure 
uma nova cidadania cosmopolita (HABERMAS, 1992, p. 136).



185

EDUCAÇÃO PARA...

Cenário

A educação para a cidadania fica cada vez mais no centro dos debates 
e, talvez seja, objeto de crítica: enquanto, na origem, nasce como princípio 
de inclusão e de igualdade, atualmente, ela arrisca-se a transformar-se num 
fator de exclusão e de desigualdade. As emergências sociais que as sociedades 
multiculturais impõem aos sistemas educacionais requerem, por isso mesmo, 
uma redefinição de cidadania centrada em uma identidade plural, a ser 
definida sobre um plano jurídico, mas, seja como for, no centro do agir 
educativo. O desafio a se enfrentar é, pois, o de transformar esta contradição 
entre identidades múltiplas e cidadania em um projeto pedagógico, numa espécie 
de “cidadania intercultural”, aberta a um sistema pluralista de direitos. 
Tudo isso deveria levar, depois, a um conceito de cidadania cosmopolita e 
intercultural que, necessariamente, ultrapassa aquela considerada obsoleta, 
enquanto ligada ao conceito de Estado-Nação.

Da cidadania como pertença nacional, regulada pelos princípios do 
jus solis e do jus sanguinis, dever-se-ia passar, portanto, a uma concepção 
desenganchada dos liames particulares e baseada no mesmo estatuto dos 
direitos humanos universais. A nova tarefa da educação para a cidadania 
consiste, então, na experiência de novas formas que permitam conjugar 
cidadania e identidades múltiplas/plurais, mesmo com o risco de ir contra 
a praxe dominante.

8



186  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Por qual ideia de cidadania deveriam se orientar, hoje, os sistemas 
educativo-formativos?

Ao definir a educação para a cidadania, G. Malizia (2007, p. 83) escre-
veu em suas Orientações fundamentais:

No mês de outubro de 2000, os Ministros da Educação do Conselho 
Europeu aprovaram uma resolução sobre educação para a cidadania, que 
consagrou sua centralidade para as políticas educativas (CONSEIL DE 
LA COOPERATION CULTURELLE, 2000). Enquanto dimensão 
essencial dos processos de ensinamento/aprendizagem, as metas gerais 
são identificadas, principalmente, em finalidades fundamentais: além 
daquela de educar jovens e adultos para realizarem um papel ativo na 
sociedade civil, ela deverá contribuir para a luta contra a violência, a 
xenofobia, o racismo, o nacionalismo agressivo e a intolerância, e deve 
concorrer para promover a coesão social, a igualdade e o bem comum. 
A educação para a cidadania deve ser concebida como um processo de 
aprendizagem que dura toda a vida, que pode ter lugar em todas as 
circunstâncias e que abrange todos os âmbitos da atividade humana; 
portanto, deve ser organizada de acordo com o modelo da educação 
permanente. Dentro desse quadro de referência, realiza um trabalho 
fundamental o conceito de empowerment, que pode ser definido como 
o processo que permite aos indivíduos adquirir um maior controle 
sobre a própria vida e, mais especificamente, com referência à educação 
para a cidadania, o processo que consente aos cidadãos assumirem 
responsabilidades.

Essa primeira contextualização leva a uma pergunta ulterior: 

Quais são os elementos que caracterizam a educação para a cidadania?

A esse respeito, ainda G. Malizia diz:

A educação para a cidadania deve ser considerada como uma  
dimensão essencial dos processos educacionais, em particular dos 
escolásticos e formativos, independentemente dos nomes com que 
são usados nos programas (educação cívica, educação para os direitos 



Educação para...  |  187

humanos, educação política, educação para os valores, educação para 
a paz, educação global). Ela representa uma finalidade fundamental, 
introduzida mais especificamente durante os anos 90, com o escopo de 
fornecer a todos, jovens e adultos, os conhecimentos, as competências 
e as atitudes necessários para realizar um papel ativo na sociedade 
civil, reforçando, com isso, sua cultura e as instituições democráticas 
(MALIZIA, 2007, p. 83).

A educação para a cidadania deve ser vista, por isso, no conjunto do 
relacionamento entre sujeito e sociedade, no qual ambos são envolvidos 
num processo recíproco de cuidado: cuidando da sociedade, o sujeito 
toma cuidado de si mesmo, e, ao mesmo tempo, a sociedade, cuidando 
da formação integral (cultural, profissional, moral) do sujeito, cuida de  
si mesma. 

Como tal, a educação para a cidadania é parte fundamental dos 
sistemas educativos-formativos, uma vez que estes são formados por 
cidadãos. Portanto seu dever não é o de se ocupar de um não cidadão, a fim 
de que ele se torne um bom cidadão, mas, ao contrário, devem preocupar-se 
em educar ao seu status de cidadão um sujeito que já é cidadão. Mas...

... que significa fazer com que se tornem “cidadãos” pessoas que já o são?

Se a educação para a cidadania pode ser entendida como o espelho das 
mudanças sociais de um país, o desafio de hoje em dia está em definir bem, 
antes de tudo, a qual “cidadania” se faz referência no processo educativo. 
Isso exige que, também, o conceito de educação para a cidadania esteja em 
contínua evolução, a partir do momento em que sua complexidade aumenta 
paralelamente ao aumentar da complexidade e da aceleração das mudanças 
presentes na sociedade. Por isso, a cidadania a que se deve fazer referência 
exige uma contínua negociação de seu significado, de sua fronteira e de seu 
valor. À educação e às suas instituições cabem enfrentar o desafio de projetar 
e realizar novos percursos para a cidadania.

Criticismo e perspectivas de intervenção. Nos confrontos da atual 
educação para a cidadania, não faltam perplexidades, e as críticas partem, 



188  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

sobretudo, de como interpretar os termos “educação” e “cidadania”, quando 
são usados em relação com a variegada pertença multicultural de seus 
destinatários.

De acordo com C. Nanni, de fato,

[...] um “educado” exercício da cidadania requer competências de 
“leitura” e de compreensão de fatos, pessoas, eventos, sabendo ir além 
da emotividade, da passionalidade, dos preconceitos esquemáticos, dos 
fechamentos ideológicos. À capacidade de análise estarão ligadas as 
capacidades de prospecção, de planificação eficiente e eficaz, atuadas  
com lucidez, amplitude de vistas, senso de responsabilidade; [tudo isso] 
exige a formação de personalidades livres e responsáveis, capazes de 
iniciativa e de execução, de participação e de colaboração, de honestidade 
e de competência (NANNI, 2006, p. 75).

Ao lado de outros, também para o autor, a alavanca de cambio está 
em levar o ensinamento da disciplina a “inserir” os et et onde, atualmente, 
existem os aut aut. Viver hoje no pluralismo cultural requer, de fato, uma 
mudança profunda no modo de conceber a educação para a cidadania. Trata-
se de repensar a formação do cidadão num mundo sempre mais globalizado, 
no âmbito de sociedades formadas por uma variedade de culturas e de estilos 
de vida. Infelizmente, observa ainda M. Santerini, a tarefa de promover o 
encontro entre culturas (em particular de origem migratória), até o presente 
momento, foi confiada a um ensinamento da intercultura, que, na maioria 
das vezes, foi interpretada e posta em funcionamento etnocêntrico (chegam 
os imigrantes, “integremo-los”).

Por conseguinte, chegou o momento de “reescrever” as regras, isto é, de 
esclarecer bem os relacionamentos entre educação intercultural e cidadania.

A nova educação para a cidadania deve avizinhar-se de um modelo 
de “universalismo crítico”, no qual valores comuns, coesão social 
e identidade se unem com a capacidade de viver com autonomia 
e responsabilidade, num mundo no qual a diversidade é a norma 
(SANTERINI, 2009, p. 34).



Educação para...  |  189

Em síntese, trata-se de encontrar um novo modelo que tenha como 
objetivo a cidadania na dimensão da pluralidade cultural: desenvolvimento da 
consciência civil, participação, coesão social, abertura, igualdade, capacidade 
de conhecer e de apreciar as diferenças. Compete aos sistemas de instrução e 
formação profissional desenvolver tal função, isto é, educar os cidadãos para 
cuidarem da sociedade, e de uma sociedade que se declara “democrática”. 
Mas uma sociedade democrática, para que possa definir-se como tal, tem 
necessidade, também ela, de indivíduos com capacidade para pensar com 
a própria cabeça, de cidadãos capazes de um autoexame permanente das 
próprias ideias/convicções, isto é, de ter a capacidade de pensamento crítico.

Com isso concorda E. Biffi (2005, p. 88 et seq.), quando afirma que 
a escola, para que possa ser “escola de democracia”, deve funcionar, antes 
de tudo, como escola de pensamento crítico, de participação ativa, de 
responsabilização em vista do coletivo, constituindo-se como comunidade 
social na qual todos possam se sentir legítimos cidadãos. Somente assim a 
educação para a cidadania poderá ser um recurso pedagógico valioso, para 
inserir-se num projeto de formação global do sujeito, cuja identidade se 
constrói em interação com os outros, dentro de uma comunidade social.

Orientada para o cuidado com a sociedade, emerge, contextual e 
coerentemente, também, a dimensão da educação para a cidadania como 
lugar de formação global do sujeito. 

A educação para a cidadania envolve a formação total do sujeito, visto 
que se oferece como ponto de vista com o qual orientar um agir educativo tal, 
que permita a cada um sentir-se e, portanto, agir como cidadão em qualquer 
situação da própria vida. Isso significa “sentir-se/poder pensar como cidadão”, 
mesmo antes de agir como tal. Daí que a educação para a cidadania, mesmo 
antes de ser ensinada, deve ser vivida/experimentada, enquanto exige uma visão 
do sujeito num círculo que pensa, sente, prova, conhece, reflete.

Educar para a cidadania, prossegue E. Biffi (2005, p. 95), exige, por isso, 
educar para o pensamento crítico, isto é, significa para os sistemas educativo-
formativos, incitar os jovens a refletir, superando todas as possibilidades; 
a compreender as facetas que se escondem atrás de cada acontecimento;  
a aceitar a dúvida e a complexidade como elementos que podem enriquecer, 
exatamente porque superam os outros.



190  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

O pensamento crítico é tal quando reconhece os próprios preconceitos, 
tem consciência de sua existência e se empenha para que eles não estraguem 
a natureza das próprias escolhas.

Em última análise, a atenção à educação para o pensamento crítico 
é indispensável numa sociedade complexa e globalizada, em que a 
multiplicação dos códigos de leitura caminha junto com a aceleração do 
processo de difusão mundial das informações, com a sociedade da incerteza, 
na qual tudo é fragmentado, indefinido, mutável e requer, por isso, um 
comportamento investigativo, indeciso. Isso significa, dentro dos sistemas 
de instrução e formação, ter um comportamento de acolhida das instâncias 
de que o “outro”, o “diferente” se faz portador.

8.1 ... a cidadania ativa

A educação para a cidadania entre criticismo e novos desafios. Pelo 
exposto, não faltam elementos de criticismo nos confrontos do atual modo 
de fazer educação para a cidadania, enquanto que, de instrumento necessário 
é, ao mesmo tempo, visto como instrumento ambíguo das democracias 
ocidentais. Afirma L. Ferajoli:

A cidadania, que, na origem do estado moderno, funcionou como 
um fator de igualdade e de inclusão, anulando as velhas diferenças de 
nascimento, transformou-se, desde que a imigração no Ocidente dos 
países pobres do mundo se tornou um fenômeno de massa, num fator de 
exclusão, com base no privilégio de status que discrimina os indivíduos 
na liberdade de movimentos e, consequentemente, em todos os outros 
direitos fundamentais baseados na identidade nacional, em vez de na 
simples identidade de pessoas (FERRAJOLI, 1994, p. 180).

É necessário prestar atenção quando se propõem projetos de educação 
para a cidadania, porque, baseando-se em princípios que, depois, vão 
sendo pontualmente desmentidos pela praxe política, administrativa e 
social, na realidade, acaba-se tendo efeitos opostos, isto é, desconfiança 
nas instituições, desinteresse social, imobilismo diante da necessidade de 



Educação para...  |  191

mudanças, deslegitimando, assim, quem propõe tais iniciativas educacionais 
e esvaziando-as de sentido.

O verdadeiro desafio está, então, em transformar essas contradições em 
um projeto pedagógico, no qual a educação para a cidadania se torne um 
processo em construção, que requer:

•    capacidade de estar juntos e colaborar com pessoas “diferentes”;
•    cultivo do senso de justiça e do empenho para a equidade;
•    responsabilidade nas escolhas pessoais e sociais, na mediação e na 

reciprocidade.

Nesse processo, a alteridade é determinante e indispensável para os fins 
da descentralização cognitiva, para a superação do “ego”, para a conquista de 
uma consciência crítica, marcada pela objetividade. Tal processo pressupõe 
que o sujeito/ator chegue a desenvolver um ponto de vista externo sobre si mesmo, 
que pode ser realizado, contanto que se encontrem elementos de reflexão fora de si, 
de modo a colocar em discussão os sistemas de referência que ele construiu 
para si mesmo e/ou sobre o qual ele construiu seu processo pregresso de 
educação. A atividade reflexiva é fundamental e todas as interações sociais 
para romper o etnocentrismo cultural dentro do qual estão englobados os 
conhecimentos e os etnocentrismos dos quais cada um de nós é portador.

Na prática, é ainda L. Ferrajoli (1994, p. 134 et seq.) que diz tratar-se 
de superar os âmbitos tradicionais de educação cívica e de educação para 
a convivência civil, que, não diferentemente de certas versões da educação 
social, treinam simplesmente para introjetar normas e comportamentos 
rigidamente estabelecidos em outros lugares.

Isso exige repensar radicalmente sobre os atuais modelos de educação 
para a cidadania. A alternativa está em saber interconectar educação com 
política, quer dizer, a participação ativa pressupõe percursos de formação 
para as virtudes políticas, visto que se nasce titular de direitos, mas nos 
tornamos cidadãos ativos. A dimensão educativa emerge no momento em 
que a cidadania passa da declaração da titularidade dos direitos à efetiva 
possibilidade de seu exercício. Nisso, a cidadania se torna um pressuposto  
e um terreno privilegiado para a ação educativa.



192  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Em resposta, no renovar o interesse pela educação para a cidadania, 
é necessário, antes de tudo, evitar visões comprometidas e defensivas.  
Ao mesmo tempo, fica claro que ela é fruto de percursos que ocorrem 
também no âmbito extraescolar, no território do próprio habitat, onde 
os liames sociais são mais intensos e onde o cidadão se sente diretamente 
envolvido nas escolhas políticas. É exatamente aqui, no relacionamento vital 
com a prática político-administrativa e no seu recaimento no território, no 
ambiente, nas instituições e na realidade social, que se coloca um contexto 
educativo carregado de potencialidade. É o mesmo espaço cidadão que 
consente às práticas educacionais formar para uma “cultura da cidadania”.

Mas como conseguir tudo isso?

As palavras-chave da educação para a cidadania

Quem se dispõe a fazer dos direitos humanos o centro de um projeto 
de educação cívica – afirma M. Santerini (apud LUATTI, 2009, p. 115):

[...] não pode prescindir, se deseja dar não tanto uma informação, 
mas uma verdadeira educação, de afrontar as seguintes problemáticas:  
a questão do pluralismo dos valores, o tema da base moral dos direitos, o 
problema do pluralismo no respeito aos direitos culturais, a contradição 
entre direitos declarados e direitos violados.

Tornar-se “cidadão” deve, então, ser uma responsabilidade de todos, um 
reunir-se para construir a comunidade na direção de um bem-estar maior 
para todos. Além de serem portadores de necessidades, os cidadãos devem 
demonstrar também a capacidade de resolver as problemáticas que a vida 
social lhes apresenta. Por conseguinte, protagonismo, disponibilidade para a 
colaboração, partilha, senso de pertença e de responsabilidade representam as 
palavras-chave para criar relacionamentos e senso de comunidade. Daí se 
chega a desenvolver de tal modo o conhecimento do próprio dever, como 
fruto de um percurso a ser feito em conjunto.

Atenção, porém: cidadania ativa, convivência, bem comum, valores 
partilhados podem também permanecer simplesmente como declarações de 



Educação para...  |  193

princípio. A educação para a cidadania deve, por isso, fazer qualquer coisa 
a mais e diferente. Para G. Chiosto, é necessário confiar, antes de tudo, nas 
práticas da formação do caráter: “Um cidadão ‘de caráter’… é, antes de 
tudo, uma pessoa que sabe dar um significado próprio à realidade na qual 
se encontra e sabe agir de acordo” (CHIOSSO, 2009, p. 76).

Isso significa exercitar-se para a tomada de responsabilidades pessoais 
e sociais, abastecer-se de hábitos mentais capazes de senso crítico e 
disponibilidade para confrontar-se com a própria consciência, enquanto 
as “virtudes cívicas” que levam a tornar-se cidadão a título pleno são 
(CHIOSSO, 2009, p. 78):

•    coragem civil;
•    participação na vida pública;
•    sentido de pertença;
•    sentido de justiça e capacidade de exercê-la;
•    agir sobre si mesmo em termos de temperança;
•    prudência nos juízos;
•    controle das próprias emoções;
•    solidariedade para com os outros;
•    exercício da responsabilidade pessoal e social;
•    reciprocidade, isto é, comportamento responsável no dar-receber-

retribuir;
•    dignidade pessoal;
•    senso de gratidão;
•    empenho para reparar o mal cometido;
•    honestidade intelectual;
•    aceitação da autoridade legitimamente constituída.

Para o autor, o objetivo escondido nessas virtudes deve ser visto na 
criação de uma “comunidade moral”, que pretende formar os estudantes 
para reconhecer o “outro”, antes de tudo como “pessoa”, e a experimentar o  
senso de responsabilidade para com a comunidade de pertença, de modo  
a aprender a conviver com os outros.

F. Pajer (2004, p. 241-245) enfrenta a problemática da educação 
intercultural, procurando, sobretudo, individuar quais são os objetivos da 
oferta formativa, quais competências deveria ter um jovem em formação, 



194  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

hoje, para construir a própria identidade, para reconhecer e conviver com 
quem é portador de “diversidade” e, enfim, quais são os requisitos humanos 
e profissionais que deveria possuir um professor-educador para considerar-se 
idôneo para a tarefa de construir a identidade. 

a)   Pelo que diz respeito à oferta formativa, ela deve tender, no seu 
trabalho educativo “transversal”, a equipar o aluno com alguns dados 
de sua personalidade em formação, tentando conseguir os seguintes 
objetivos formativos:
•    conhecer as próprias raízes culturais, ou melhor, a descoberta 

do patrimônio cultural herdado da tradição, tomar consciência 
crítica (reconhecer como tal) e aprender a elaborar seus valores 
(identidade cultural);

•    saber posicionar a própria cultura e a identidade “ao lado das” e não 
“contra” as outras, isto é, aprender a confrontar-se e a adquirir uma 
forma mentis que favoreça a reciprocidade intercultural (identidade 
dialogal e dinâmica);

•    saber orientar-se existencialmente diante da diversidade de 
comportamentos e de modelos de vida presentes na sociedade 
pluralista (identidade ético-valorizante);

•    preparar-se para a inserção responsável no tecido social e na vida 
ativa (identidade civil e profissional).

b)   Em relação aos estudantes, o autor mantém a necessidade de levá-los a
•    “conhecer”, sem máscaras (fazer aparecer tantos “porquês” sem 

respostas fechadas, mas abertas para ulteriores hipóteses);
•    dar um sentido ao “existirmos” no mundo e na história;
•    conhecer as analogias com as outras culturas e suas diferenças;
•    formar para a pedagogia do julgamento que, por sua vez, leva à 

diminuição dos preconceitos e dos processos de classificação e de 
conceptualização;

•    formar para uma consciência crítica: identificação de critérios de 
avaliação, capacidade de flexibilidade e de autocorreção.

O autor tende a valorizar, particularmente, o último aspecto, visto que a 
formação de uma consciência crítica é um dos aspectos centrais da educação 
moral, pois ajuda a formar os diversos tipos de juízo. A separação entre bem 



Educação para...  |  195

e mal, justiça e injustiça, de fato, nunca é bem definida, às vezes entra em 
conflito e quase sempre conduz a um “modelo bipolar exclusivo” (aut, aut), 
enquanto que a reconciliação está no procurar uma terceira via, na prática, 
no “reconhecer” a bipolaridade em ambas as partes (et, et, “modelo bipolar 
inclusivo”) (PAJER, 2004, p. 134).

Num mundo pluralista, exige-se formar um cidadão capaz de pensa-
mento crítico e de juízo autônomo, mas responsável, adaptado para 
encontrar soluções para situações complexas. É principalmente a educa-
ção para a cidadania que deve ser associada com o pensamento crítico.  
O cidadão, de fato, deve poder recorrer a seu juízo autônomo, nutrido 
pela compreensão dos conceitos e pela capacidade de enfrentá-los.

c)   no que diz respeito aos requisitos que um professor deve ter para 
educar, o autor propõe os seguintes (PAJER, 2004, p. 247-248): 
•    disponibilidade pessoal para individualizar as necessidades 

educacionais dos alunos e corresponder a elas;
•    natural predisposição para compreender os sentimentos, as ideias, 

os comportamentos interiores e os comportamentos exteriores 
dos alunos;

•    equilíbrio psíquico ao compor as diferentes instâncias entre amor a 
si e altruísmo, espírito de liberdade e respeito às normas, iniciativa 
pessoal e harmonização colegial, tradição e inovação;

•    atitude em apresentar a si mesmo, manifestando sentimentos, 
emoções, convicções e para saber comunicar-se com o aluno, 
entrando na “sua onda”, para suscitar sua empatia e motivá-lo 
para o aprendizado;

•    interesse para captar as metas-mensagens e discernimento em sua 
interpretação;

•    inteligência curiosa, crítica, criativa, inclinada para o novo, sem 
abandonar a tradição, disposta à contínua verificação e também 
colocada em discussão quanto às próprias certezas, aberta ao 
confronto e à comparação, treinada para a pluralidade dos pontos 
de vista;

•    capacidade de encontro simétrico com o outro (o aluno, o diferente);
•    ensino e constante atenção à atualização não só das competências 

nas disciplinas, mas também da metodologia e nos contatos 
relacionais;



196  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

•    capacidade de trabalhar em equipe, de forma interdisciplinar e 
intercultural.

Propostas/estratégias para a mudança. Finalmente, o mesmo G. Malizia, 
ao propor as estratégias de intervenção a favor da educação para a cidadania, 
esclarece:

[...] a mais importante consiste em criar um ambiente que favoreça a 
educação para a cidadania, seja na escola, na Formação Profissional e 
na instrução superior, seja também fora, focalizando a atenção não só 
para a educação formal, mas também para a não formal e reforçando 
as sinergias e as contribuições positivas recíprocas [...]. Além disso, 
deve ser afirmada a complementariedade dos autores da educação 
para a cidadania (professores, pais, organizações de voluntariado, 
coletividades locais, associação social com particular referencia às 
empresas) [...]. Mais especificamente, as políticas educativas deverão 
prever um espaço adequado para a educação para a cidadania, nos 
currículos formais, tanto sob a forma de uma disciplina distinta, ou de 
temas interdisciplinares, quanto como programa integrado em outras 
disciplinas [...], recorrer a uma pedagogia centrada no aluno e nos 
métodos participativos; desenvolver a autoformação que dê prioridade 
ao exercício das responsabilidades, ao conhecimento de si mesmo, à 
criatividade e ao desejo de continuar a aprender; integrar a educação  
à cidadania, nos programas de formação inicial e no serviço de todas as 
categorias do professorado; estimular os professores e os formadores a 
pensar em inovações educativas e a cooperar para que estas sejam usadas 
com outras pessoas de relevo; dar mais autonomia à escola e aos Centros 
de Formação Profissional, a fim de que possam potenciar os liames com a 
comunidade local, na sociedade civil, e as forças sociais; ajudar as escolas 
e os CFPs na aprendizagem organizativa (MALIZIA, 2007, p. 84).

L. Luatti (2009, p. 14 et seq.) também observa que, para mudar os 
âmbitos tradicionais de educação para a cidadania, a primeira condição diz 
respeito ao método. Também ele concorda com o fato de que a cidadania não 
pode ser ensinada estabelecendo princípios que, depois, vão ser pontualmente 
desmentidos pela prática, mas, ao contrário, deve ser praticada através do 
direito à participação ativa. Trata-se de passar concretamente de um status 
de sujeitos passivos, que se deixam dominar pelo pensamento dominante, 



Educação para...  |  197

para o de anticonformistas, protagonistas da mudança, enquanto a segunda 
condição surge da consideração de que a mundialização progressiva dos 
fenômenos de interdependência e de pluralismo requer uma educação que 
saiba ligar o próprio destino ao dos outros, superando a cultura etnocêntrica 
com a da “convivência”.

Para S. Premoli (2009, p. 47), a nova aproximação educativa deve 
promover o empenho de cidadania ativa, em nível local ou nacional 
(perspectiva intercultural), com o mesmo empenho em escala (educação para 
a mundialidade), de modo a promover a responsabilidade em favor de uma 
comunidade mundial (perspectiva para a mundalidade). Por isso, a ação de 
educar, partindo de uma perspectiva global, que tem a ver com as “raízes 
locais”, deve prever para o centro da práxis educativa três questões:

•    elaborar identidades pessoais baseadas na memória cultural, no intento 
de descobrir e valorizar as diversas heranças culturais locais;

•    construir competências dialógicas que permitam uma relação intercul-
tural em sentido lato, orientada para tornar possível o confronto entre 
pontos de vista diferentes, não somente em termos etnoculturais, mas 
também políticos, éticos, antropológicos, ideológicos;

•    reconhecer que se tornaram patrimônio de todos os povos e de todas as 
culturas e sistemas de conhecimentos globais e, por isso, é necessário 
ensinar a relacionar-se com as dinâmicas socioculturais em escala 
planetária.

Sobre este último aspecto, concorda também M. Santerini, quando 
afirma que, para se construir um futuro sustentável, é necessário educar para 
compreender as problemáticas globais, a interdependência entre os povos. 
Por isso, a mediação educativa deve ajudar os sujeitos a tomar consciência e 
a sentir-se parte da causa das problemáticas que interessam a países e povos, 
mesmo se longínquos, dos quais frequentemente se tornam espectadores 
através de diversos meios (desastres ambientais, guerras, genocídios, 
injustiças, violências). Nesse sentido, o “cidadão cosmopolita” deverá ser 
educado para assumir um papel e uma responsabilidade referentes a um “mundo” 
que ele percebe sempre mais vizinho de si mesmo, envolvendo-o bem de perto.

Para a autora, as ideias diretivas desse tipo de aprendizado dizem 
respeito à



198  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

[...] atitude da pessoa, como membro da sociedade global, para perceber 
a unidade da sociedade humana e os relacionamentos globais; para 
amadurecer uma opinião, tomando decisões e exercendo uma influência. 
A percepção dos relacionamentos globais implica a capacidade de 
pensar em termos de interdependência, aprender, confrontando-se  
com o futuro, a estimar a própria cultura e a dos outros (SANTERINI, 
2009, p. 36).

M. Santerini (2009, p. 17s.) propõe, além disso, toda uma série de 
objetivos nos quais basear um modelo de cidadania em escala cosmopolita:

•    o acesso aos problemas de qualidade dos membros de uma sociedade 
global;

•    a tomada de responsabilidades;
•    a compreensão e a apreciação das diferenças culturais;
•    o amadurecimento do pensamento crítico;
•    a disponibilidade para as soluções não violentas dos conflitos;
•    a mudança de estilo de vida para a defesa do ambiente;
•    a sensibilidade para a defesa dos direitos humanos;
•    a participação política nos níveis local, nacional e internacional.

Para sustentar tais objetivos, a autora relembra também um modelo de 
projeto educativo centrado na solidariedade e na justiça social, tomado como 
empréstimo o Curriculum for Global Citizenship, da organização inglesa 
Osfam, baseado nos seguintes parâmetros:

•    conhecimentos a serem desenvolvidos no currículo: justiça social, igual-
dade, diversidade, globalização, interdependência, desenvolvimento 
sustentável, paz, conflitos;

•    habilidade: pensamento crítico, raciocínio eficaz, desafio à injustiça, 
respeito pelas pessoas e pelas coisas, cooperação e capacidade de 
resolver os conflitos;

•    atitudes: sentido de identidade e de autoestima, empatia e sentido da 
humanidade comum, empenho pela equidade e pela justiça social, 
valorização da diversidade, empenho pelo ambiente, confiança na 
possibilidade de mudança.



Educação para...  |  199

Preso a um modelo europeu, o Conselho da Europa definiu a educação 
para a cidadania como um set de práticas e atividades destinadas a colocar 
jovens e adultos em condição de participar da vida democrática (DUSI, 
2009, p. 32-37). Tal atividade visa a uma participação mais eficaz na vida 
pública, que pode se tornar possível graças à adesão e ao exercício, por parte 
dos cidadãos, de seus valores e de suas responsabilidades.

O conjunto dessas propostas/estratégias tende, definitivamente,  
a promover projetos educativos de cidadania ativa, que têm por objetivo, 
antes de tudo, o desenvolvimento de atitudes que levem à unidade da 
sociedade humana e a encontros globais, encorajando a necessidade de se 
ter uma opinião e de tomar decisões como membros da sociedade global, 
na qual os “outros”, antes de serem vistos como migrantes, estrangeiros, 
“diferentes”, são portadores de estilos de vida, valores, culturas e tradições 
que devem ser conhecidas, respeitadas e, auspiciosamente, intercambiáveis.

Pelo que, a solução dos sistemas e dos programas educativo-formativos 
será passar da diversidade entendida como “obstáculo” para a diversidade 
tida como “nova chance de inovação educacional”, como ocasião privilegiada 
de abertura a todas as diferenças, como condição de “mestiçagem social”. 
Conviver numa sociedade pluralista significa, de fato, chegar a partilhar uma 
série de valores e/ou de direitos universais irrenunciáveis, entre os quais: 
a dignidade da pessoa, a sacralidade da vida, a igualdade entre todos os 
seres humanos (prescindindo da idade, da etnia, da saúde física e mental), 
a liberdade religiosa (que inclui o direito de mudar de religião ou de não 
ter nenhuma), a dignidade igual entre homem e mulher, o respeito pela 
“diversidade” e pelos outros.

Desafio

É no tornar-se geradores e transmissores de valores para administrar/
investir na futura Cosmópolis que uma contribuição determinante 
pode provir dos sistemas de instrução e formação profissional: 
aprender as regras do conviver, de fato, caminha junto com 
saber, depois, reinventar novas regras do viver juntos na “cidade 
cosmopolita”.



200  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

8.2 ... a cidadania cosmopolita

As culturas já não conhecem mais fronteiras. Daí que é a dimensão 
da transculturalidade que vai abrir, de fato, o caminho para a experiência 
cosmopolita.

A esse respeito, M. Colombo sustenta que, no quadro de uma sociedade 
cosmopolita,

[...] o desafio principal é jogado no nível dos conteúdos da cidadania: 
trata-se da difícil conciliação entre universalismo e particularismo, dois 
princípios que convivem na prática, mas que dificilmente são traduzidos 
em valores declarados, em que a cidadania deveria tutelar, ao mesmo 
tempo, o direito à igualdade e o direito à diversidade (COLOMBO, 
2009, p. 68).

Tudo isso requer, por sua vez, chegar a redefinir a cidadania e, portanto, 
também a educação para a cidadania, a partir de um ponto de vista concei-
tual; a ideia de cidadania inter/transcultural, planetária, que, emergindo, 
pretende desafiar aquela noção defensiva e subtrativa de cidadania nacional, 
para poder dar abertura à uma cidadania em dimensão cosmopolita, em 
condições de garantir direitos iguais às diversidades.

Cosmópolis: o fim de modelo de Estado-Nação?

O fim da cidadania à “ocidental”? (CASTIGLIONE, 1999, p. 75).

Os três planos sobre os quais T. H. Marshall (1976) apoia a cidadania, 
isto é: o plano jurídico (que se exprime através de leis que garantem a cada 
cidadão uma série de direitos universais fundamentais), o plano político (que 
se exprime com o direito de voto), o plano social (que se exprime mediante 
a garantia ao bem-estar em termos de instrução, saúde, serviços), hoje, são 
cada vez mais objeto de contestação. 

Em primeiro lugar, Z. Bauman (2003) parte da consideração dessas 
três divisões incompletas, enquanto falta a dimensão simbólica que, com a 
chegada da globalização, assegura a conservação de partes integrantes que 
caracterizam as culturas (tradições, ritos, religiões, vestuário, alimentação) 
e, como tais, pertencem à antropologia das diferenças.



Educação para...  |  201

Por sua parte, J. Habermas (1999) observa que o futuro das sociedades 
globais não pode mais ser constituído pela progressiva homogeneização que 
esmaga toda diversidade ou pelo genocídio das diversidades. Se, de um lado, 
as sociedades contemporâneas são interpeladas pelo processo de globalização 
para alargar sua perspectiva até alcançar o ponto de vista de uma governance 
global, de outro, é necessário perguntar-se “se” e “como” as sociedades, 
atravessadas pela pluralidade de historias, culturas, experiências, valores, 
podem e devem mudar, superando o modelo integracionista e assimilatório, 
que exige das diversidades tornarem-se todas mais cidadãs que esta sociedade 
estática/solidificada, antes que participar da construção de uma “nova” 
sociedade”, flexível, dinâmica, cosmopolita, à qual todos, indistintamente, 
possam dar sua contribuição.

S. Premoli sustenta que, infelizmente, a cidadania em perspectiva global 
e planetária

[...] não corresponde a um instituto jurídico formalmente codificado, 
reconhecido por uma norma global e protegido por organismos jurídicos 
e aparelhos sancionadores com poder (PREMOLI, 2009, p. 43).

Já G. Delanty (2000, p. 52-53), ao prefigurar a cidadania cosmopolita, 
caracteriza-a na base de quatro dimensões:

1)   internacionalismo e cosmopolitismo legal: existem providências 
legislativas e acordos internacionais que individuam uma possível 
esfera de cidadania global;

2)   cosmopolitismo político e sociedade civil global: trata-se de uma versão 
da cidadania global ligada ao desenvolvimento de uma sociedade civil 
global e à crescente importância de organizações não governamentais 
no cenário mundial;

3)   transnacionalismo étnico: refere-se às novas cidadanias, deslocalizadas, 
redescobertas, nem sempre desejadas, produzidas pelos movimentos 
migratórios transnacionais e pelas identidades étnicas inventadas, de 
que recebem sua origem os que D. Hollinger chama de “cosmopoli-
tismos radicados localmente” (rooted cosmopolitism) (HOLLINGER, 
1995, p. 5);

4)   pos-nacionalismo: relativo a um possível cenário onde vem redi-
mensionada a soberania dos Estados-Nações, a favor de pertenças 
subnacionais e supernacionais, baseadas na residência.



202  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Permanece, contudo, um dado verdadeiro: ainda que hoje as assim 
chamadas “Cartas dos Direitos” sejam publicadas dentro das culturas 
ocidentais; entre elas, também o conceito de “cidadania” é visto sob a ótica 
ocidentalizada do mundo, enquanto, cada vez mais, se nota a ausência da 
outra voz, a que se refere à contribuição das novas culturas emergentes  
(com especial referência à muçulmana, à chinesa e à indiana), para se 
entender como elas concebem tais direitos e, depois, chegar a concordar 
com certos princípios.

A utopia: tecer a “tapeçaria intercultural”. Ao mesmo tempo, existe 
também quem preveja, com certo idealismo otimista, o futuro de uma 
educação determinada a formar para uma dimensão cosmopolita/planetária.

R. Rorty, de fato, afirma que

[...] a verdadeira construção de uma utopia planetária será feita de 
pessoas que, no curso dos próximos séculos, irão deslindar uma meada, 
tirando daí uma multiplicidade de fios que, depois, tecerão, junto com 
outros, provenientes de outras culturas, promovendo a variedade [...].  
A tapeçaria que, com um pouco de sorte, vai sair daí, será alguma coisa 
que hoje não podemos sequer imaginar (RORTY, 2003, p. 189).

Tudo vai depender da disponibilidade de cada para dedicar-se à 
procura intersubjetiva e não à confiança em modelos e em estratégias que 
pretendem engaiolar a realidade que está sobre a mesa. De acordo com 
essa ótica, o pluralismo cultural deveria chegar a provocar um processo 
bidirecional, a ponto de prever direitos e deveres para todos, constringindo 
os diversos protagonistas a reverem os próprios modelos de convivência civil. 
A educação intercultural insere-se nesse quadro, na tentativa de assumir 
um papel de mediação para favorecer, primeiro, o confronto e, depois, o 
processo de construção das intervenções.

Diante desses cenários, a exploração global por parte das perspectivas 
pedagógicas tornou evidente que a educação para a convivência civil num 
mundo interdependente e a introdução de uma perspectiva global nos 
processos educativo-formativos representam elementos constitutivos de 
qualquer plano pedagógico que se dedique a produzir uma significação real 



Educação para...  |  203

no contexto atual, preparando os jovens para assumir responsabilidades 
cívicas em perspectiva tanto local quando planetária, ao mesmo tempo.

A fim de que, no contexto de uma sociedade plural, os sistemas 
educativo-formativos possam ser considerados de qualidade, eles devem, de 
fato, possuir os alfabetos e a metodologia para prever o futuro, consentindo 
às novas gerações adquirirem as competências necessárias para viverem como 
cidadãos responsáveis pelo próprio futuro. Nisto, assume a função de palavra 
reveladora o termo “intercultura”:

•    inter: processo de confronto, troca, mudança;
•    cultura: o modo de pensar, exprimir-se, viver de um determinado 

grupo social.

Exige-se, portanto, que os sistemas educativo-formativos devam estar 
em condição de dar uma educação “crítica”, no sentido de tornar o indivíduo 
capaz de avaliar os efeitos do próprio grupo e de submetê-lo a exame crítico, 
para evitar os riscos de uma leitura etnocêntrica, típica da cultura ocidental. 
E, a propósito, Santerini sustenta que

[...] as ideias diretrizes desse tipo de aprendizagem visam: à atitude da pessoa 
como membro de sociedade global, para perceber a unidade da sociedade 
humana e os relacionamentos globais; para amadurecer uma opinião, tomar 
decisões e exercer uma influência. A percepção dos relacionamentos globais 
implica a capacidade de pensar em termos de interdependência, aprender 
a confrontar-se com o futuro, avaliar a própria cultura e a dos outros 
(SANTERINI, 2004, p. 263).

O último desafio: educar para o “global” o cidadão “local”. Não se trata de 
fundir a própria identidade e a cultura num sincretismo homogeneizante, ou 
de englobar tudo no universo cultural determinado pelo poder dominante, 
e sim, de chegar a construir, juntos, a “linguagem do diálogo”. Nós e os 
outros: dois “mundos” colocados de frente um do outro, contrapostos, mas 
igualmente diferentes: para nós, os diferentes são os outros, mas também, para os 
outros, os diferentes somos nós. O problema, então, é nosso, mas também dos 
outros, do momento em que cada um colocar em jogo a própria diferença. 



204  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

E os sistemas educativo-formativos podem tornar-se, ou melhor, devem 
fazer-se laboratório, tornar-se o “espaço” onde se elaborem estratégias que 
levem a conseguir tal objetivo.

Sobre essa questão, F. Remotti (2001) realça que a relação com a 
alteridade, mesmo sendo sempre um jogo arriscado e complexo, se bem 
“educada”, pode levar a “construir-se reciprocamente”, isto é, a adquirir 
uma nova dimensão, trabalhando sobre as fronteiras e nas fronteiras, partindo 
da consideração de que nenhuma cultura e nenhuma identidade são fixas, 
imutáveis, dada uma vez para sempre. Por isso, em última análise, as 
verdadeiras interrogações, de acordo com o autor, são:

Hoje os sistemas educativo-formativos educam de verdade para a cidadania?
E para “qual” cidadania?
Estão em condição de formar o verdadeiro cidadão para viver na “cidade 

cosmopolita”?

Na sociedade cosmopolita, o desafio para a educação está todo aqui: no 
formar os cidadãos para a coconstrução de uma casa comum, composta pelas 
diversidades, pelas identidades plurais. Formar, nesse sentido, significa levar 
a aprender, e o aprendizado é um processo interativo no qual as pessoas 
aprendem umas com as outras, colocando sempre em questão a identidade 
própria e a alheia e a bagagem cultural de referência.

Na prática, para M. Santerini (2006, p. 6s.), a pedagogia intercultural 
deve ser repensada, baseando-a sobre um conceito dinâmico de identidades 
conjugadas no plural; coloca-se no âmbito de uma nova educação para 
a cidadania, que procura a convergência e a coesão social do pluralismo, 
mediante a construção de modalidades didáticas de caráter formativo, de 
projetos educativos orientados para a cidadania ativa.

No centro da educação, deve estar, por isso, a preocupação em formar 
um cidadão cosmopolita, uma pessoa responsável em escala planetária, que 
tenha forte consciência cívica, sólida e bem enraizada cultura da legalidade, 
sentido do respeito às regras e, sobretudo, “espirito cosmopolita”. Como tal, 
os sistemas educativo-formativos devem, portanto, ativar-se como sujeitos 
sociais, capazes de entrar em contato com os problemas da vida coletiva, 



Educação para...  |  205

interagindo lado a lado com os atores em jogo, dentro e fora das estruturas 
educativo-formativas.

Daí que, se a multiculturalidade é um dado, de fato, a interculturalidade 
se torna a alavanca do câmbio recíproco, enquanto a dimensão “cultural” 
representa a diferença, o salto de qualidade de um conceito eminentemente 
ético-político para outro, em que são determinantes os aspectos relacionais, 
e onde os outros, antes de serem cidadãos de outro Estado, são portadores 
de estilos de vida, de valores e tradições, a serem conhecidos e respeitados. 
A educação intercultural, por conseguinte, deve colocar no centro de seu 
projeto formativo os direitos humanos de quem quer que seja, em qualquer 
parte do mundo.

Desafio

Na Terra-Pátria, é necessário reconhecer as diversidades para 
tornar a identidade concreta a todos. Por isso, o verdadeiro desafio 
vai consistir em salvar a variedade das culturas existentes e, ao 
mesmo tempo, fazer crescer uma nova consciência planetária/
cosmopolita. Mas a construção de uma “consciência cosmopolita” 
se torna, por sua vez, um desafio que passa por processos educativos 
e de projetações pedagógicas, onde se tornam fundamentais, desde 
o princípio, as reciprocidades (MORIN; KERN, 1993, p. 42).

 



207

PEDAGOGIA DA ALTERIDADE

Cenário

A “história”, mesmo baseada no princípio que “ensina”, na realidade 
não faz mais que transmitir gestos e imagens de heróis e de poderosos, na 
maioria das vezes, mitificados, por ter conduzido a humanidade a ferro e 
a fogo. Quando, então, uma forma mentis educada para torcer pelo mais 
forte vai encontrar-se no confrontar e/ou no enfileirar-se de acordo com os 
relacionamentos de força que se instauram ao longo da história entre quem 
tem poder e quem o suporta, entre países ricos e pobres, entre opressores e 
oprimidos, entre desenvolvimento e subdesenvolvimento, entre norte e sul 
do mundo, entre possuidores de direito e não, ela não fará nada mais que 
favorecer a necessidade instintiva de ir ao socorro do “vencedor”, o qual, 
não por acaso, na escala bipolarizada dos valores, será sempre colocado em 
primeiro lugar, atribuindo-se a ele um significado positivo, para contrapô-lo 
ao segundo (o “outro”, o adversário, o inimigo), que, sendo seu “diverso-
inverso”, como tal, virá assumir inevitavelmente a dimensão oposta/negativa.

Uma contribuição fundamental para uma “revolução mental-cultural 
copernicana”, em relação a tal mentalidade devastadora, veio de um conjunto 
de estudiosos do passado e de vários campos disciplinares (sociólogos, 
antropólogos, pedagogos),2 graças à contribuição que eles deram à chamada 
pedagogia da alteridade, baseada no princípio da reciprocidade, sobre um eixo 
simétrico de paridade. De acordo com esse princípio, de fato, na origem 

2 Especialmente BUBER, 1958; LÉVINAS, 1985; REMOTTI, 1990; DI NICOLA, 1990; BASTIDE, 
1990; MELUCCI, 1991; GINDRO-MELOTTI, 1991; IRIGARAY, 1992; DELLE DONNE, 1993; 
DI CRISTOFORO LONGO, 1993; RANCI, 1994; MILAN, 1994; NANNI-SALVARANI, 1994; 
GALLINO, 2000, etc. Cf. a literatura correspondente.

9



208  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

das culturas humanas, não existe um eu como terreno cercado, mas existe 
o eu-tu baseado, desde o início, numa plataforma de intersubjetividade. 
É dessa reciprocidade, então, que ele tira seu sustento e seu fundamento: 
a ética da reciprocidade, isto é, de um eu que é, ao mesmo tempo, auto e 
heterorrelação.

9.1 Para um “homem em dimensão transcultural”3

O princípio da reciprocidade comporta um sistema que tende à circulação 
dos bens em ambas as direções, entre os diversos partners em interação, 
destinado a evitar que alguém assuma uma posição dominante na dinâmica 
dar-receber. Para que tal princípio possa realizar-se, exige-se, além disso, que 
a dinâmica ocorra “em equilíbrio”, num eixo simétrico de paridade, isto é, 
permitindo o intercâmbio das posições.

Em outros termos, é necessário que ambos os polos da interação sejam 
igual e contemporaneamente sujeito-objeto, tanto de um saber dar quanto 
de um saber receber, isto é, onde tanto o doador (“D”– interpretado na ótica 
de quem distribui um “bem”) como o recebedor (“R” – o destinatário deste 
“bem”) estejam em relação de posição de permuta e de reciprocidade.

A gênese do poder de oferecer. Ao contrário, o que ocorre, quando a 
estrutura do relacionamento entre doador (“D”) e destinatário (“R”) está 
baseada em uma necessidade que um dos dois manifesta (necessidade de 
formação, para quem está dentro dos sistemas que a fornecem; necessidade de 
uma ação solidária, para quem vive um momento particular de emergência, 
e assim por diante...)?

Nesse caso, o relacionamento não pode ocorrer, ao menos temporaria-
mente, num plano simétrico; portanto, também o processo de reciprocidade 
poderia diminuir ou, ainda, não ver com igual medida uma das polaridades 
em interação, no momento em que

3 Esta última parte foi retomada e reelaborada, em: PIERONI, V. (Org.). Non solo noi: Ricerca-
sperimentazione sul razzismo. Bologna: EMI, 1997, p. 135-141. Cf. também, do mesmo autor, 
Volontari “perché”: dalla “pedagogia dell’alterità” paradigmi e paradossi. Orientamenti Pedagogici, 
52, p. 9-24, 1999.



Pedagogia da alteridade  |  209

•    o portador de uma necessidade confirma a própria posição de 
destinatário (“R”), no momento em que aceita se colocar em parceria 
e, portanto, se tornar partner do relacionamento com um doador-
ofertante “D”, que é visto como capaz de satisfazer a necessidade de 
“R”, conferindo-lhe, desse modo, o poder de oferecer;

•    essa necessidade, por sua vez, é individualizada-reconhecida pelo 
doador-oferente (“D”), que, tendo a poder, pode decidir colocar-se 
no meio, para satisfazer a necessidade de “R”.

Ora, tal dinâmica, enquanto prevê que o processo de troca entre quem 
sofre uma privação (e, portanto, entre quem fica no estado de necessidade) e 
que emite/cede recursos para preencher esse estado de privação (e, portanto, 
quem tem o poder de satisfazer a necessidade) e quem doa possa chegar, antes 
ou depois, a recriar uma condição de paridade, o problema não é colocado 
quando a interação volta, antes ou depois, a reequilibrar o relacionamento 
de um eixo simétrico de troca e de reciprocidade.

O mais das vezes sucede, ao contrário, que se verifiquem condições em 
que, ao poder de oferta por parte de “D” corresponde à inércia e ou/uma 
escassez de recursos por parte de “R”, a tal ponto, que esse último não está 
em situação de mudar/recriar condições de equilíbrio na troca de recursos. 
É nesse ponto que se pode falar de um relacionamento de reciprocidade 
que, porém, traz em si o risco de se tornar assimétrico, em sentido único 
(“de” > “a”), sem retorno. Nesse caso, volta-se a gerar, inevitavelmente, uma 
condição de poder por parte de “D” sobre “R”. A partir do momento em que 
este último não possui, em medida suficiente, recursos para ceder, para ree-
quilibrar o relacionamento sobre a reciprocidade, poderá participar, de fato, 
somente a parte do recebedor, enquanto para “D” tocará (voluntariamente 
ou não) somente o poder de oferecer, para satisfazer a necessidade de “R”.

Eis por que foram criadas as premissas, a partir das quais, aquela 
que deveria ser uma posição de interpares, de equilíbrio na dinâmica 
relacional, vai passar, no ato prático, a um relacionamento caracterizado 
pela assunção de posições assimétricas entre os partners. Desaparece, então, 
o relacionamento de reciprocidade, substituído pelo poder de oferecer.

Daí resulta que, quando um relacionamento baseado na troca de “bens” 
não ocorre num plano simétrico de paridade entre as duas polaridades, vai 



210  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

se produzir, inevitavelmente, um poder de definição dos relacionamentos 
por parte de um dos partners, isto é, de quem está em condições de colocar 
os outros em dependência/obrigação; na prática, do mais forte. Se levada 
a condições extremas, tal impostação assimétrica pode ser transferida para 
o plano de perpetuação, ao longo da história, como ocorre atualmente, 
dos relacionamentos de poder-dependência, não só entre indivíduos, mas 
também entre grupos sociais, entre políticas nacionais e supernacionais, 
caracterizadas por uma rígida divisão entre quem se arroga o exercício do 
poder (em particular, se tende à manutenção de uma posição dominante) 
e quem, por diversos títulos e/ou em diversos níveis, se encontra em 
uma condição de “necessidade”, ou, seja como for, de qualquer estado de 
dependência/obrigação de quem tem o poder de oferecer.

O “poder de oferecer” como “variável educacional”. Querendo contextu-
alizar esse princípio de reciprocidade nos confrontos entre uma atividade 
educativa destinada à aquisição de uma forma mentis transcultural e a dimen-
são cosmopolita, o objetivo primário consistirá em chegar a revirar/revolu-
cionar essa mentalidade baseada no desnível entre quem tem poder e quem 
dele depende, para passar a investir na relação com um sistema flexível, com 
capacidade de recompor/reequilibrar o relacionamento privação/cessão de 
recursos, de modo a recriar um giro de bens entre os partners em interação.

Nasce daqui a exigência de revisitar o processo de reciprocidade na 
relação com a alteridade, sob a ótica de se chegar a educar quem tem o poder 
de oferecer tanto quanto quem receber. Isto é, o percurso formativo deverá 
fazer desaparecer a assimetria baseada num “dar um sentido único”, para 
que ambos os partners se tornem contemporaneamente sujeito-objeto de um 
dar-receber recíproco. Em outras palavras, a ação educativa deverá conduzir 
à abertura de um duplo canal de intercâmbio, capaz de mover os fluxos 
formativos em ambas as direções. É nesse ponto que os partners da interação 
tornam-se, ao mesmo tempo, sujeito e objeto de um dar-receber recíproco e, 
portanto, em condições de recriar o equilíbrio que permite efetuar a relação 
num plano simétrico, logo, intercambiável.

Em outras palavras, para formar com vistas a um relacionamento de 
intercâmbio e de reciprocidade entre pares, é necessário que os partners  



Pedagogia da alteridade  |  211

do relacionamento estejam envolvidos num processo educativo, no qual 
não basta simplesmente “educar a dar” quem tem o poder de oferecer, mas 
é necessário também educar quem dá para saber receber e educar quem recebe 
para “saber/poder dar”, isto é, fazer maturarem os recursos que receberam 
para, por sua vez, poder cedê-los.

Na base dos códigos utilizados precedentemente, esse princípio pode 
ser mais bem interpretado/representado por meio das seguintes coordenadas:

•    quem “dá” (“D”), isto é, quem tem o poder de oferecer, deve ser 
educado, ao mesmo tempo, também para “saber receber”, quer dizer, 
para realizar a parte do recebedor (“R”);

•    assim também aquele que “recebe” (“R”) deve ser educado para  
“saber dar”. 

Visto na lógica da dimensão “educacional”, o poder de oferecer vem, 
desse modo, recompor um estado de equilíbrio, mediante a cessão de recursos 
entre os partners, exatamente, graças ao fato de provocar em ambos os polos 
do relacionamento um saber dar como também um saber receber.

Se penetrar os sistemas de instrução e formação, a ação do educar 
leva a oferecer a todos, indistintamente (professores e alunos, pais e 
filhos, autóctones e imigrantes, voluntários e beneficiários de uma ação 
solidária, quem dá e quem recebe), a possibilidade de aprenderem a viver 
os relacionamentos interativos na lógica da procura-oferta recíproca, com  
a intenção de restituir as mesmas oportunidades entre quem tem direitos  
ao intercâmbio dos recursos.

Desafio

Os estudos que estão em curso na pedagogia da alteridade tendem 
a inverter/revolucionar a própria forma mentis, provocando 
processos relacionais que se baseiam no princípio da reciprocidade. 
Princípio que, por sua vez, tem como objetivo primário chegar 
à construção de um homem em dimensão transcultural, 
“equipado” para sair à descoberta da Cosmópolis.



212  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

9.2 Paradigmas & paradoxos

Se interpretada à luz das dinâmicas que tendem à formação de um 
“homem em-dimensão transcultural”, a pedagogia da alteridade torna-se 
espaço educativo para todos; é um percurso/processo que se realiza graças à 
contribuição formativa de e entre as várias partes em interação e que leva à 
valorização do potencial humano e cultural presente em cada um de nós, 
considerado nas facetas poliédricas da “diversidade” (ou de uma identidade 
diferente). Trata-se, em outras palavras, de interpretar o relacionamento com 
a alteridade mediante um educar-“Nos” recíproco, graças a uma mentalidade 
conquistada para a alteridade, isto é, ao reconhecimento do Outro como 
parte integrante do novo “sermos”, portanto, do nosso próprio percurso/
processo identitário.

Partindo desse pressuposto, tal relação entra nos parâmetros de inter-
venção sinérgica baseados nos processos de reciprocidade e na autodeterminação 
para orientar-se e desenvolver-se na história, de acordo com uma trajetória 
própria. Tudo isso leva a colocar em ação um processo cujo termo a quo é 
realizar uma educação permanente para a alteridade.

Essa dinâmica educativa pode ser mais bem analisada à luz de uma série 
de paradigmas e paradoxos que podem contribuir para orientar o caminho 
da educação para a alteridade, com a finalidade de construir um homem em 
dimensão transversal, capaz de ultrapassar os confins do “eu/nós-cêntricos”, 
facilitando, assim, o processo de reconhecimento e de reciprocidade ENTRE 
alteridades-portadoras-de-diversas-identidades.

Ia – Não é o EU que está no centro da educação. A identidade é uma 
conquista entre mais sujeitos-portadores-de-diferença.

Se é verdade que a identidade é conquista, não é verdade que ela seja o 
fruto de uma ação solipsísta. O Eu, de fato, existindo para ser colocado 
em relação, não pode bastar a si mesmo. Enquanto o homem amadurece 
seu próprio “si”, na medida em que é pessoa reconhecida por outras 
pessoas, seu Eu não é reconhecido pelo Outro, a identidade está ameaçada 
em suas próprias raízes.
A ação de educar não deve resultar num monólogo com o Eu, mas deve 
ser entendida em sentido dialogal, isto é:



Pedagogia da alteridade  |  213

•    educar a si mesmo antes que reconhecer o Outro, na sua diversidade, 
como portador de uma identidade diferente;

•    e, por conseguinte, saber acolher o Outro como “evento”, como novo 
paradigma da educação.

Nesse sentido, a ação de educar torna-se movimento: não é referenciada 
com um Eu centrado sobre si mesmo, mas pertence à dinâmica do Eu 
que encontra o Outro e vice-versa. Sem o encontro com o Outro, não se 
pode falar em “e-ducar” (Em que direção? Em direção a quem? Qual é 
o termo a quo?).

Na ótica da “revolução mental-cultural copernicana”, a realizar-se, tudo 
isso comporta um primeiro paradoxo:

I/b – Não são os outros que giram ao redor do próprio Eu, mas o centro de 
gravidade da educação está no relacionamento “Eu-Outro”.

É necessário aprender a descentrar o Eu, para colocar em seu lugar o  
“Eu-Tu”, em relacionamento dialógico. O Eu em busca de identidade tem 
necessidade da alteridade, como condição para definir-se/completar-se 
como sujeito único/inigualável. Em outras palavras, o Outro (entendido 
como “identidade-diversidade”) é a condição para que o Eu seja reconhecido, 
a ponto de tornar-se cada vez mais “Eu plúrimo” (= identidade plúrima). 
Em ultima análise, a construção da identidade do Eu depende, 
paradoxalmente (mas sempre inevitavelmente), do relacionamento com 
o Tu do Outro. Nisso está a “revolução mental e cultural copernicana” 
que o homem da pós-modernidade deve ainda realizar e que desafia os 
sistemas educativo-formativos.

II/a – Não é verdade que somos todos “iguais”. A igualdade deve ser vista 
em sermos portadores de uma “identidade diversa”. 

Urge aprender a conviver com a diferença do Outro. O convívio com 
o Outro passa, de fato, não pelo caminho largo da paridade entre 
homologados, mas, sim, pelo caminho estreito, calçado pelas diferenças 
de que cada um é portador e que, mesmo em sua aparente disformidade, 
levam a entrelaçar a “tapeçaria identitária”. Cada um de nós, de fato, 
é contemporaneamente identidade e diversidade, já que está na posse 
de uma identidade própria e, ao mesmo tempo, é diferente, graças à 



214  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

diversidade que está na base de cada identidade. Forma-se, assim, um 
mundo de “iguais-diferentes”; iguais, enquanto cada um está na posse de 
uma própria identidade e, ao mesmo tempo, diferentes pela diversidade 
que está na base de toda identidade.

Daqui nasce um segundo paradoxo:

II/b – Ser diferente é bonito! O Outro é tanto mais precioso quanto mais  
é diferente do Eu.

O problema da identidade do sujeito não é separável de seu ser portador 
de diferença. O de que se tem realmente necessidade, hoje, portanto,  
é de chegar à descoberta recíproca das identidades diferentes, dos valores 
próprios de cada um, das especificidades sociais, étnicas, culturais, graças 
às quais somos “originais”, isto é, diferentes. É através da pedagogia da 
diferença que se pode superar o etnocentrismo educativo, para criar os 
pressupostos de uma cultura da alteridade, isto é, da acolhida recíproca 
entre diversidades.

Daí que seja necessário aprender a coeducar-“Nos” para e na diversidade. 
A riqueza coletiva vem juntamente com as diversidades. Desse ponto 
de vista, o “diferente” é interpretado não mais como um perigo para a 
própria segurança, mas, antes, como “expediente” para o crescimento 
do Eu-Tu. Portanto, a proposta de educar para a diversidade não só não 
está em contraposição à necessidade de identidade, mas vem ao encontro 
dessa necessidade, como condição específica de seu estar aí e realizar-se, 
como um “direito” a ser protegido. Identidade e diversidade devem, então, 
ser cultivadas contemporaneamente e mantidas constantemente juntas, 
com um relacionamento de interação/reciprocidade/interdependência.

Tudo isso deve levar ao ethos da reciprocidade, como paradigma do 
relacionamento baseado no valor da diversidade.

III/a – O outro como “meta” e “metade” do relacionamento Eu-Tu.

Na passagem de um “eu cêntrico” para um “eu alocêntrico”, deve-se 
dar particular atenção, antes de tudo, ao desconstruir o medo de uma 
identidade diversa. Tudo isso leva a um terceiro paradoxo.



Pedagogia da alteridade  |  215

III/b – A verdadeira “alteridade” é aquela em que o Outro é tão “diferente 
de mim” que não é alcançável, senão em nível de colocação em comum da 
própria “alteridade”.

É aqui onde a pedagogia da alteridade encontra seu fundamento.  
O futuro da educação, de fato, vai realizar-se exatamente nesse 
terreno, isto é, na capacidade de desconstruir o medo do Outro, 
colocando-se, contemporaneamente as bases para uma educação baseada 
no acolhimento, no respeito, no diálogo, na convivência, na procura/
projetação de itinerários comuns tendentes à interdependência e ao 
enriquecimento recíproco. Em outros termos, somente programando, 
juntos, o caminho a fazer, será possível coeducar-“Nos” para a alteridade. 
Daí que esse “educar para a alteridade” exija, antes de tudo, chegar à 
desconstrução de todo um conjunto de fatores centrados na “-idade”, 
para colocar em seu lugar o paradigma relacional Eu-Tu.
Isso exige saber reprojetar a educação a partir do Outro, cujo primeiro 
degrau a enfrentar será mesmo o de despotencializar os estereótipos sobre 
os quais foi construída uma falsa “-idade” e/ou uma “não-idade” de tribos 
ou ghetos, depositária de um falso crescimento da identidade pessoal. 
Mas, para poder aviar esse processo de colocar em comum da própria 
“alteridade”, é necessário aprender, antes de tudo, colocar em dúvida, 
a questionar a legitimidade de certos preconceitos nossos (culturais, 
étnicos), para ir além dos confins de um mundo curto-circuitado, 
dobrado sobre a “-idade/não-idade”, na tentativa de encontrar um 
Tu que nos enriqueça com sua diversidade. É necessário aprender a 
desconstruir nossas seguranças, muitas vezes produto da força de hábito, 
do conformismo, da preguiça mental de colocar em discussão, daquele 
etnocentrismo cultural hereditário, no qual crescemos e/ou no qual 
fomos falsamente educados.

IV/a – Educar o “Eu” a partir do “Outro”: o “Eu”, para existir, tem 
necessidade do “Outro”, tomado em toda sua “alter-diversidade”.

O sistema atual de globalização caracteriza-se por manifestar cada 
vez mais uma forte tendência/tentação para procurar “englobar” o 
outro, o diferente, no próprio horizonte de significado, tanto mais se 
apanhado numa condição de dependência/necessidade ou, seja como 
for, de exorcizar, de algum modo, sua “outra-diversidade”. Quando, 
de fato, a presença indiscreta do Outro na própria vida dá medo e/ou é 



216  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

percebida como uma ameaça à própria “-idade”, é então que a tranquila 
etnocentricidade do Eu é colocada em discussão, determinadas certezas 
se destroem, e as seguranças adquiridas se traduzem em medo. É nesse 
ponto que aparecem os vários mecanismos de defesa, de recusa, de 
intolerância ou de negação da identidade do outro.

No campo educativo, partir do rosto desconhecido do Outro significa, 
portanto, (re)criar as condições para a passagem do “idade” (e/ou de 
uma falsa “noidade”) para a pedagogia da alteridade: o Outro é aquilo 
que eu-não-sou. Trocando os termos, Eu, para ser, tenho necessidade 
também do Outro, tomada em toda sua “alter-diversidade”. Na prática, o 
encontro com o Outro é o caminho através do qual se chega à construção 
daquela personalidade que se faz integral/intregada, como produto 
da coeducação. Como consequência, em nossa cultura cada vez mais 
baseada no etnocentrismo narcisisticamente orientado, é necessário 
afirmar, com força, o princípio da interdependência. O reconhecimento 
do Outro exige, de fato, a defesa de todas as diferenças de que ele é 
portador, enquanto possui aquelas qualidades que eu não tenho e que se 
tornam funcionais para a construção das diferentes identidades de ambos 
os partners em interação.

À luz dessas dinâmicas, devemos repensar a educação como um processo 
de integração “entre o” e “no” respeito às diferenças. Daí nasce um quarto 
paradoxo.

IV/b – A minha identidade depende da identidade do Outro. É, pois, 
necessário aprender a coeducar-“Nos”, partindo das diferenças recíprocas de 
identidade.

Em outras palavras, é necessário aprender a deslocar o centro de 
gravidade do processo educativo: no centro não deve estar mais o Eu e, 
sim, o Eu-Tu. Na prática, deve-se provocar a passagem de um processo 
educativo baseado em eixos que nunca se encontram, destinados a 
viajar em paralelo (Eu=identidade/Outro=diversidade), para a junção dos 
elementos básicos da interdependência. De acordo com esse princípio, a 
educação se transforma em coeducação, isto é, o processo educativo não 
é mais voltado para um Eu solipsista, separado/isolado do contexto de 
pertença, mas se torna o resultado dinâmico de encontros entre diversidades, 
uma estrada a ser percorrida juntos, onde cada uma das individualidades 



Pedagogia da alteridade  |  217

cresce “com” e graças ao Outro, em dimensão transversal. Daí que o 
mesmo sistema educativo deverá realizar uma virada decisiva, na 
tentativa de provocar aquela “revolução mental e cultural copernicana”, 
que é necessária para viver na “cidade cosmopolita”; portanto, educar o 
Eu para não se sentir mais o “umbigo do mundo” e, contextualmente, 
desequilibrar as relações entre o Eu-Tu, como condição de um sermos-
com/construirmos com, no meio do qual destemperar nossa “idade/
noidade” narcisisticamente orientada. Daí a necessidade de se fazerem 
apelos a uma pedagogia da alteridade, coproduto do trabalho feito 
pelas identidades diferentes, que consiga entender o que ocorre naquela 
esfera que caracteriza o espaço interativo entre Eu e Tu no momento em 
que interagem, dando, assim, vida a uma cooperação de intervenções 
funcionais para o crescimento individual e coletivo. 

V/a – A “presença” do Outro nos provoca? Que seja promovida!

“Educar-Nos” e crescer de acordo com essa trajetória significa não só 
conseguir aceitar o desafio da presença do Outro na própria vida/história 
(= acolhida/encontro), mas, sobretudo, aprender a “estar” e a “trabalhar 
junto” com o Outro, em estreito relacionamento de envolvimento 
cooperativo.

Nasce daqui um quinto paradoxo.

V/b – Não basta saber acolher e defender o Outro na sua “alter-diversidade”; 
é necessário “promovê-la”, como conditio sine qua non para o crescimento 
individual/coletivo.

Eis aí a exigência de aperfeiçoar um percurso educativo que resulte 
em posição de superar os estereótipos culturais, de abaixar a soleira 
dos etnocentrismos e, contemporaneamente, desenvolver novos 
processos que levem ao conhecimento, ao encontro, ao intercâmbio e à 
comunicação com o Outro.

Nasce daqui a exigência de se promover, antes de tudo, uma educação em 
confronto, que tenha função libertadora, no que diz respeito ao próprio 
etnocentrismo. Invertem-se, assim, as lógicas atuais: uma educação 
muito autocentrada pode tornar-se um obstáculo para a construção 
de uma personalidade madura. O Outro, sendo o que eu não sou, com 



218  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

sua diversidade, constitui a parte funcional que falta à construção/
complemento da minha identidade e, como tal, é “aquilo que faz a 
diferença”, para a consecução da formação de uma personalidade madura, 
integral/integrada.

Para chegar a esse estágio, é necessário lançar um processo formativo 
gradual, relacionado com uma escala progressiva de objetivos/
intervenções, a se realizarem ao longo de toda a vida, e que tendam a 
levar o homem, depois de tantas descobertas, também à descoberta do 
rosto desconhecido do Outro.

Somente, então, poder-se-á dar lugar a um novo humanismo, isto é, à 
construção de um homem não mais “com uma só dimensão”, mas de um 
HOMEM-COM DIMENSÃO TRANSVERSAL, em condições de atravessar 
aqueles espaços transculturais que lhe permitirão, a cada vez, encontrar-se, 
confrontar-se, interdepender e enriquecer-se, graças às diferenças de que cada 
um se faz portador.

Desafio

... e se o “Bom Diabinho” fosse um “honesto cidadão”, que sabe 
cumprir os próprios deveres, por que o “endemoniar” tanto?



219

PARA TERMINAR

No término deste trabalho, a mensagem que gostaríamos de enviar, por 
meio destas páginas, a descobrimos, por fim, concentrada em poucas linhas, 
na parábola deste genial “arquiteto” da futura Cosmópolis:

Um santo homem estava, um dia, conversando com Deus e lhe disse:
Senhor, eu gostaria de saber como é o Paraíso e o Inferno.
– Deus levou o santo homem em direção a duas portas.
Abriu uma e permitiu-lhe olhar para dentro.
Havia uma enorme mesa redonda.
No centro da mesa, havia um enorme recipiente contendo alimento de 
delicioso perfume.
O santo homem ficou com água na boca.
As pessoas sentadas ao redor da mesa eram magras, com aspecto lívido e 
doentio.
Estavam todos morrendo de fome.
Tinham colheres com cabos muito compridos, amarrados nos seus braços.
Todos podiam pegar o prato de comida e tirar um pouco, mas, como o cabo 
da colher era mais comprido do que seus braços, eles não conseguiam levar 
o alimento à boca.
O santo homem tremeu à vista de tanta miséria e de tantos sofrimentos.
Deus disse: – O que viste é o Inferno.

Deus e o homem dirigiram-se para a segunda porta;
Deus a abriu.
A cena que o homem viu era igual à primeira:
Havia uma grande mesa redonda, o que lhe fez vir água à boca;
As pessoas ao redor da mesa tinham, também elas, colheres de cabo comprido. 



220  |  Vittorio Pieroni; Antonia Fermino e Geraldo Caliman

Desta vez, porém, estavam bem nutridas, felizes e conversavam entre si, 
sorrindo.
O santo homem disse a Deus:
Não entendo!
– É simples – respondeu Deus. – eles aprenderam que o cabo da colher, muito 
comprido, não lhes permite nutrir a si mesmos, mas permite nutrir o próprio 
vizinho. Por isso, aprenderam a alimentar uns aos outros!
Os outros da outra mesa, só pensam em si mesmos.

Inferno e Paraíso são iguais na estrutura...
A diferença nós a levamos dentro de nós!
Seja-me permitido acrescentar...
Na terra há o bastante para satisfazer as necessidades de todos,
 mas não para satisfazer a glutonaria de poucos.
Nossos pensamentos, por mais que sejam bons,
são pérolas falsas enquanto não se transformam em ações.
Sê tu a mudança que queres ver acontecer no mundo.

(Mahatma Gandhi) 

A todos os migrantes, navegantes, “transfronteiriços” que, desafiando 
a si mesmos, ultrapassam os limites mentais e as barreiras culturais para ir à 
descoberta de novos mundos educacionais...

Bem vindos a Cosmópolis!



221

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ADORNO, T. W. La personalità autoritaria. Milano: Ed. Comunità, 1973.

AGLIERI, M. Media education e intercultura. Dirigente Scuola, 4,  
p. 41-50, 2010.

AMBROSINI, M. Migrazioni e transnazionalismo: Un’esperienza di 
globalizzazione dal basso. In: MALIZIA, P. (Org.). Persona/e: la sociologia 
per la persona e le sfide della società multietnica e multiculturale. Studi e 
ricerche. Roma-Bari: Laterza, 1996, p. 183-208.

_____; MOLINA, S. Seconde generazioni: Un’introduzione al futuro 
dell’immigrazione in Italia. Torino: Fondazione Agnelli, 2004.

ANCORA, A. La consulenza transculturale della famiglia: I confini della cura. 
Milano: Angeli, 2000.

ARCHIBUGI, D. Diventare cittadini del mondo per combattere l’esclusione. 
Un Mondo Possibile. VIS (Volontariato Internazionale per lo Sviluppo), 21, 
p. 40-41, Giugno 2009.

_____. Cittadini del mondo. Verso una democrazia cosmopolita. Milano:  
Il Saggiatore, 2009.

BANKS, J. A. Diversity, Group Identity and Citizenship Education in a 
Global Age. Educational Researcher, 37, p. 129-139, 2008.



222  |  Referências bibliográficas

BAREL, B. Il contributo del diritto all’inserimento degli ingressi multietnici 
in particolare nel nostro Paese. In: CIOFS-FP. Il contributo del sistema della 
Formazione Professionale al dialogo interculturale. Atti del XX Seminario di 
Formazione Europea. Roma: Associazione CIOPS-FP, 2009. p. 45-60.

BASTIDE, R. Noi e gli altri: Luoghi di incontro e di separazione culturale 
e razziale. Milano: Jaca Book, 1990.

BATTIE, J. Uomini diversi da noi. Bari: Laterza, 1978.

BAUMAN, Z. Intervista sull’identità. Bari: Laterza, ed. 2009.

_____. L’enigma multiculturale: Stati, etnie, religioni. Bologna: Il Mulino, 
2003.

_____. La società dell’incertezza. Bologna: Il Mulino, 1999.

_____. Modernità liquida. Bari: Laterza, 2000.

_____. Vida liquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2007.

_____. Voglia di comunità. Roma-Bari: Laterza, 2001.

BEIN RICCO, E. La costruzione dell’identità: appartenenze religiose e 
convivenza democratica. In: DE VITA, R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). 
Identità multiculturale e multi religiosa: La costruzione di una cittadinanza 
pluralistica. Milano: Angeli, 2004, p. 35-33.

BENHABIB, S. Cittadini globali. Bologna: Il Mulino, 2006.

_____. I diritti degli altri Stranieri, residenti, cittadini. Milano: R. Cortina, 
2006.

_____. La rivendicazione dell’identità culturale: Eguaglianza e diversità 
nell’era global. Bologna: Il Mulino, 2005.

BERNARDI, U. La nuova insalatiera etnica. Milano: Angeli, 2000.



Referências bibliográficas  |  223

BESOZZI, E.; COLOMBO, M.; SANTAGATI, M. Giovani stranieri, nuovi 
cittadini. Le strategie di una generazione ponte. Milano: Angeli, 2009.

BILANCIA, F.; DI SCIULLO, F. M.; RIMOLI, F. (Org.). Paura dell’altro: 
Identità occidentale e cittadinanza. Roma: Carocci, 2008.

BOCCHI, G.; CERUTI, M. (Org.). Educazione e globalizzazione. Milano: 
R. Cortina, 2004.

BONANATE, L.; PAPINI, R. Dialogo interculturale e diritti umani: la 
Dichiarazione Universale dei Diritti Umani. Genesi, evoluzione e problemi 
odierni (1948-2008). Bologna: Il Mulino, 2008.

_____; PAPINI, R. Dialogo interculturale e diritti umani: La Dichiarazione 
Universale dei Diritti Umani. Genesi, evoluzione e problemi odierni (1948-
2008). Bologna: Il Mulino, 2008.

BONOMI, A. Il trionfo della moltitudine: Forme e conflitti della società che 
viene. Torino: Bollati Boringhieri, 1996.

BRUNELLI G., Identità culturale e diritti: una prospettiva di genere. In: 
SALERNO, G. M.; RIMOLI, F. (Org.). Dichiarazione universale dei diritti 
umani: Articolo I Cittadinanza. Identità e diritti. Il problema dell’altro nella 
città cosmopolita. Macerata: EUM, 2008, p. 59-77.

BUBER, M. Il principio dialogico. Milano: Ed. Comunità, 1958.

_____. Il principio dialogico. Milano: Ed. Comunità, 1958.

CALIMAN, G. Desafios, riscos, desvios. Brasília: Universa/UNICEF, 1998.

_____. Paradigmas da exclusão social. Brasília: Universa/UNESCO, 2008.

CAMARLINGHI, R.; D’ANGELLA, F.; FAVARO, G. L’integrazione dei 
ragazzi stranieri alle superiori. Animazione Sociale. p. 35-77, Jan. 2010.



224  |  Referências bibliográficas

CANDAU, V. M. Diferenças culturais, interculturalidade e educação  
em direitos humanos. Educação e Sociedade, Campinas, v. 33, n. 118,  
p. 235-250, 2012.

_____. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões  
entre igualdade e diferença. Revista Brasileira de Educação, v. 13, n. 37,  
p. 45-56, 2008.

CANTELMI, T.; TORO, M. G.; TALLI, M. Avatar: dislocazioni menali, 
personalità tecno-mediate, derive autistiche e condotte fuori controllo. 
Roma: Ed. Magi, 2008.

CARNEIRO, R. Fundamentos da educação e da aprendizagem: 21 ensaios 
para o século 21. Vila Nova de Gaia: Fundação Manuel Leão, 2001.

CASAVECCHIA, A. Scuola e multiculturalità nella società individualizzata. 
In: DE VITA, R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). Identità multiculturale e multi 
religiosa: La costruzione di una cittadinanza pluralistica. Milano: Angeli,  
p. 110-121, 2004.

CASTIGIONE, B. I diritti umani: un paradigma del nostro tempo. In: 
_____; HARRISON, G.; PAGLIARINI, L. Identità in formazione: Riflessioni 
antropologiche e gruppo analitiche per una definizione transculturale del 
rapporto tra identità e alterità. Padova: CLEUB, p. 76-81, 1999.

_____; _____; _____. Identità in formazione: Riflessioni antropologiche e 
gruppo analitiche per una definizione transculturale del rapporto tra identità 
e alterità. Padova: CLEUB, 1999.

______. La crisi del pensiero lineare. In: ______; HARRISON, G.; 
PAGLIARANI, L. Identità in formazione: Riflessioni antropologiche e 
gruppo analitiche per una definizione transculturale del rapporto tra identità 
e alterità. Padova: CLEUB, 1999, p. 63-83.



Referências bibliográficas  |  225

CESAREO, V. Le sfide della società multietnica e multiculturale.  
In: MALIZIA, P. (Org.). Persona/e: La sociologia per la persona e le sfide 
della società multietnica e multiculturale; studi e ricerche. Milano: Angeli, 
2008, p.13-24.

_____; BLANGIARDO, G. Indici di integrazione: Un’indagine empirica 
sulla realtà migratoria in Italia. Milano: Angeli, 2009.

CHIOSSO, G. “Cittadinanza”. In: PRELLEZO, J. M.; MALIZIA, G.; 
NANNI, C. (Org.). Dizionario di scienze dell’educazione. Roma: LAS,  
2. ed., 2008. p. 198-200.

_____. Educare alla cittadinanza tra virtù civiche e formazione del carattere. 
In: CASTELLI, L. La scuola bene di tutti. Bologna: Il Mulino, 2009.  
p. 51-82.

CHISTOLINI, S (Org.). Cittadinanza e convivenza civile nella scuole 
europea. Roma: Armando, 2006.

CODA SPUETTA, M. Scuola e interculturalità: Una sfida strategica. In: 
CASELLI, L. La scuola bene di tutti. Bologna: Il Mulino, 2009. p. 129-49.

COGAN, J. J.; DERRICOTT, R. (Org.). Citizenship for the 22st Century: 
An International Perspective on Education. London: Kogan Page, 1998.

COLEMAN, H. L. K.; CASALI, S. B.; WAMPOLD, B. E. Adolescent 
Strategies for Coping with Cultural Diversity. Journal of Counseling and 
Development. New York: Long Island University, v. 79, n. 3, p. 356-364, 
2001.

COLOMBO, E. Differenza. In: FUCECCHI, A.; NANNI, A. Identità 
plurali: Un viaggio alla scoperta dell’Io che cambia. Bologna: EMI, 2004, 
p. 87-95.

_____. Le società multiculturali. Roma: Carocci, 2002.



226  |  Referências bibliográficas

COLOMBO, E. Una nuova generazione di italiani. Cosmopolitismo e 
senso di appartenenza tra i giovani adulti figli di immigrati. Adultità, 28, 
p. 41-47, 2008.

_____; DOMANESCHI, L.; MARCHETTI, C. Uma nuova generazione 
di italiani: L’idea di cittadinanza tra i giovani figli di immigrati. Milano: 
Angeli, 2009.

_____. Professionisti riflessive di fronte alle sfide della cittadinanza. In: 
LUATTI, L (Org.). Educare alla cittadinanza attiva: Luoghi, metodi, 
discipline. Roma: Carocci, 2009. p. 67-77.

CORNEJO ESPEJO, J. Educación, interculturalidad y ciudadanía. Educar 
em Revista, Curitiba: Editora UFPR, n. 43, p. 239-254, 2012.

CORRADINI, L. Radici e sviluppi dell’educazione alla convivenza civile. 
In: _____; FORNASA, W.; POLI, S (Org.). Educazione alla convivenza 
sociale: Educare, istruire, formare nella scuola italiana. Roma: Armando, 
2003. p. 298-308.

_____; FORNASA, W.; POLI, S. (Org.). Educazione alla convivenza civile: 
Educare, istruire, formare nella scuola italiana. Roma: Armando, 2003.

CORSI, A. Dialogo e attività didattiche condivise per la costruzione delle 
identità in una prospettiva interculturale. Il contributo della pedagogia 
sociale. In: DE VITA, R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). Identità multiculturale 
e multireligiosa: La costruzione di una cittadinanza pluralistica. Milano: 
Angeli, 2004. p. 298-308.

CENTRO STUDI PER LA SCUOLA CATTOLICA (CSSC). La Scuola 
della persona: Scuola Cattolica in Italia. Undecimo Rapporto. Brescia:  
La Scuola, 2009.

DALLA TORRE, G. Confini: Pensieri di un giurista su una tematica di 
frontiera. In: CHISTOLINI, S. (Org.). Cittadinanza e convivenza civile nella 
scuola europea. Roma: Armando, 2006. p.15-24.



Referências bibliográficas  |  227

DE VITA, R. Incertezza e identità. Milano: Angeli, 2009.

DE VITA, R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). Identità multiculturale 
multireligiosa: La costruzione di una cittadinanza pluralistica. Milano: 
Angeli, 2004.

DELANTY, G. Citizenship in a Global Age Society, Culture, Politics. 
Buckingham: Open University Press, 2000. 

DELLE DONNE, M. La síndrome dell’altro. Napoli: Liguori, 1993.

DI CRISTOFORO LONGO, G. Identità e cultura: Per un’antropologia 
della reciprocità. Roma: Ed. Studium, 1993.

DI NICOLA, G. P. Per un’antropologia della reciprocità. Roma: Dehoniane, 
2009.

DUSI, P. Educare ed educarsi alla cittadinanza democratica nella società 
complessa. Dirigenti Scuola, 6, p. 32-37, 2009.

FABBRO, F. Media educazione e cittadinanza. Dirigenti Scuola, 4,  
p. 27-39, 2010.

FABIETTI, U. L’identità etnica: storia e critica di un concetto equivoco. 
Roma: NIS, 1999.

FAVARO G. Una scuola per l’inclusione: dieci proposte. In: CAMALINGHI, 
R.; D’ANGELLA, F.; FAVARO G. o. c. p. 75-76.

_____. Una scuola per l’inclusione: dieci proposte. Animazione Sociale,  
p. 71-77, Jan. 2010.

_____; LUATTI, L. (Org.). L’intercultura dalla A alla Z. Milano:  
Angeli, 2004.



228  |  Referências bibliográficas

FERRAJOLI, G. L. Universalismo dei diritti fondamentali e differenze 
culturali. In: SALERNO, M.; RIMOLI, F. (Org.). Dichiarazione universale 
dei diritti umani: Articolo I, Cittadinanze, Identità e Diritti. Macerata: 
EUM, 2008. p. 51-58.

_____. Cittadinanza e diritti fondamentali. In: ZOLO, D. (Org.).  
La cittadinanza: Appartenenza, identità, diritti. Roma-Bari: Laterza, 1994.

FIGEL, J. Prefazione: Diritti umani e dialogo interculturale. In: 
BONANATE, L.; PAPINI, R. Dialogo interculturale e diritti umani:  
La Dichiarazione Universale dei Diritti Umani. Genesi, evoluzione e 
problemi odierni (1948-2008). Bologna: Il Mulino, 2008. p.19-29.

FLEURI, R. M. Educação intercultural: a construção da identidade e da 
diferença nos movimentos sociais. Perspectiva, Florianópolis: Núcleo de 
Publicações/CED/UFSC, v. 20, n. 2, p. 405-423, 2002.

FUCECCHI, A.; NANNI, A. Identità plurali: un viaggio alla scoperta 
dell’Io che cambia. Bologna: EMI., 2004.

GADAMER, H. G. L’eredità dell‘Europa. Torino: Einaudi, 1991.

GALLINO, L. Globalizzazione e disuguaglianze. Bari: Laterza, 2000.

GALLISSOT, R.; KILANI, M.; RIVERA, A. L’Imbroglio etnico in quattordici 
parole-chiave. Bari: Dedalo, 2001.

GARGIULO, E. L’inclusione esclusiva. Milano: Angeli, 2008.

GEHLEN, A. L’uomo nell’era della tecnica: Problemi socio-psicologici della 
civiltà industriale. Milano: Sugar Co., 1984.

GENRE, E. La costruzione dell’identità in una società multiculturale e 
multi religiose. In: DE VITA, R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). Identità 
multiculturale e multireligiosa: La costruzione di una cittadinanza pluralistica. 
Milano: Angeli, 2004. p. 260-267.



Referências bibliográficas  |  229

GERALDES, M. A. F.; ROGGERO, R. Educação e diversidade: demandas 
do capitalismo contemporâneo. Educação e Sociedade, Campinas, SP, v. 32, 
n. 115, p. 471-487, 2011.

GHIGGI, M. L’educazione interculturale: problemi teorici e suggestioni 
della pratica. 2001. 175 p. Dissertação (Mestrado) – Università Pontificia 
Salesiana, Roma, 2001.

GIACCARDI, C. Globalizzazione, rispazializzazione e possibilità di 
dialogo interculturale. In: DE VITA, R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). 
Identità multiculturale e multi religiosa: La costruzione di una cittadinanza 
pluralistica. Milano: Angeli, 2004. p. 39-47.

GINDRO, S.; MELOTTI, U. Il mondo della diversità. Roma: Ed. Psicoanalisi 
Contro, 1994.

GIOVANNINI, G. (Org.). Allievi in classe, stranieri in città. Milano:  
Angeli, 1996.

GRIFFO G. L’inclusione come strumento di tutela dei diritti umani. In: 
MASCIA, M. (a cura di). Dialogo interculturale, diritti umani e cittadinanza 
plurale. Venezia: Marsílio, 2007.

HABERMAS, J. L’inclusione dell’altro. Milano: Feltrinelli, 2008.

_____. La costellazione postnazionale: Mercato globale, nazioni e democrazie. 
Milano: Feltrinelli, 1999.

_____. Morale, diritto, politica. Torino: Einaudi, 1992.

HARRISON, G. Il diritto umano all’identità culturale nelle prospettive 
antropologiche. In: CASTIGLIONE, B.; _____; PAGLIARINI, L. Identità 
in formazione: Riflessioni antropologiche e gruppo analitiche per una 
definizione transculturale del rapporto tra identità e alterità. Padova: 
CLEUB, 1999. p.131-171.



230  |  Referências bibliográficas

HAYEK, F. A. Von. The Road to Serfdom. London/New York: Routledge, 
2001 [1944].

HOLLINGER, D. Postethnic America: Beyond Multiculturalism. New York: 
Basic Books, 1995.

ILLICH, I. La società conviviale. Milano: Mondadori, 1976.

IRIGARAY, L. Io, tu, noi. Torino: Bollati-Boringhieri, 1992.

JUELLIEN, F. Rispettare la diversità culturale in una interazione reciproca. 
In: BONANATE, L.; PAPINI, R. Dialogo interculturale e diritti umani:  
La Dichiarazione Universale dei Diritti Umani. Genesi, evoluzione e 
problemi odierni (1948-2008). Bologna: Il Mulino, 2008. p.347-355.

KANIZA, G.; LEORENZI, O.; OMINO, M. Percezione, linguaggio, 
pensiero. Bologna: Il Mulino, 1983.

KARIM, Ata U. A Developmental Progression Model for Intercultural 
Consciousness: A Leadership Imperative. Journal of Education for Business, 
Washington, DC: Heldref Publications, v. 79, n. 1, p. 34-39, 2003.

KILANI, M. L’ideologia dell’esclusione: Note su alcuni concetti-chiave. 
In: GALLISSOT, R.; _____; RIVERA, A. L’imbroglio etnico in quattordici 
parole-chiave. Bari: Dédalo, 2001. p. 9-36.

_____. L’ideologia dell’esclusione: note su alcuni concetti-chiave. Bari: 
Dedalo, 2001. p. 9-36.

LaFROMBOISE, T.; COLEMAN, H. L.; GERTON, J. Psychological 
Impact of Biculturalism: Evidence and Theory. Psychological Bulletin,  
v. 114, p. 395-412.

LARSCH, C. L’io minimo. Milano: Feltrinelli, 1985.



Referências bibliográficas  |  231

LAZZARI, F. Per un’identità creativa del con-vivere. In: DE VITA, 
R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). Identità multiculturale e multireligiosa:  
la costruzione di una cittadinanza pluralistica. Milano: Angeli, 2004.  
p. 90-100.

LEAL, G. F. A noção de exclusão social em debate: aplicabilidade e 
implicações para a intervenção prática. In: ENCONTRO NACIONAL 
DE ESTUDOS POPULACIONAIS, ABEP, 15., 2004, Caxambú, MG. 
Anais..., 2004.

LÉVI-STRAUSS, C. Razza e storia e altri studi di antropologia. Torino: 
Einaudi, 1967.

LÉVINAS, E. Dall’unamesimo del soggetto all’umaniesimo dell’altro uomo. 
Genova: Il Melangolo, 1985.

LOMBARDI, M. Migrazioni, sviluppo e co-sviluppo. In: FONDAZIONE 
ISMU. Quindicesimo Rapporto sulle migrazioni 2009. Milano: Angeli, 2009. 
p. 275-203.

LUATTI, L (Org.). Educare alla cittadinanza attiva: Luoghi, metodi, 
discipline. Roma: Carocci, 2009.

_____. Educazione alla cittadinanza e interculturalità: “luoghi comuni”, 
contesti diversi. In: _____; RIVERA, A. (Org.). Educare alla cittadinanza 
attiva: Luoghi, metodi, discipline. Roma: Carocci, 2009. p. 49-56.

MAALOUF, A. L’identità. 2. ed. Milano: Bompiani, 2007.

MALIZIA, G. Educazione alla cittadinanza democratica. In: _____; 
ANTONIETTI, D.; TONINI, M. (Org.). Le parole chiave della formazione 
professionale. 2. ed. Roma: CNOS-FAP, 2007.

_____; TONINI, M.; VALENTE, L. (Org.). Educazione e cittadinanza: 
Verso un modello culturale ed educativo. Milano: Angeli, 2008.



232  |  Referências bibliográficas

MALIZIA, P. (Org.). Persona/e: la sociologia per la persona e le sfide della 
società multietnica e multiculturale: Studi e ricerche. Milano: Angeli, 2008.

MANNARINI, T. H. La cittadinanza attiva: Psicologia sociale della 
partecipazione pubblica. Bologna: Il Mulino, 2009.

MARÌN, José. Globalización, educación y diversidad cultural. Perspectiva, 
Florianópolis: Núcleo de Publicações do CED/UFSC, v. 20, n. 2,  
p. 377-403, 2002.

MARSHALL, T. H. Cittadinanza e classe sociale. Torino: Utet, 1976.

MARTIRADONNA, A. Dell’accettazione al dialogo: tappe di un percorso 
interculturale. In: DE VITA, R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). Identità 
multiculturale e multi religiosa: La costruzione di una cittadinanza pluralistica. 
Milano: Angeli, 2004. p. 309-312.

MASCIA, M. (Org.). Dialogo interculturale, diritti umani e cittadinanza 
plurale. Venezia: Marsilio, 2007.

MASLOW, A. “Higher” and “lower” needs. The Journal of Psychology,  
v. 25, n. 2, p. 433-436, 1948.

MAZZONI, V. (Org.). La cittadinanza dal punto di vista dei progetti. In: 
TAROZZI, M. Educazione alla cittadinanza. Comunità e diritti. Milano: 
Guerino e Associati, 2005. p. 135-144.

MELUCCI, A. Il gioco dell’Io: Il cambiamento del si in una società globale. 
Milano: Feltrinelli, 1991.

_____. Parole chiave: per un nuovo lessico delle scienze sociali. Roma: 
Carocci, 2000.

MILAN, G. Educare all’incontro: La pedagogia de Martins Buber. Roma: 
Città Nuova, 1994.



Referências bibliográficas  |  233

MORIN, A. Terra-Patria. Milano: Raffaello Cortina, 1994.

MORIN, F.; KERN, A. B. Terre-Patrie. Paris: Ed. Du Seuil,1993.

MORTARI, L. Per una cittadinanza planetária, attiva, interculturale. 
In: _____. (Org.). Educare alla cittadinanza. Milano: Mondadori, 2009.  
p. 121-138.

MOSCATO, M. T. L’educazione alla “cittadinanza” nella scuola: uma 
riflessione pedagogica fra utopia e realtà. In: CHISTOLINI S. (Org.). 
Cittadinanza e convivenza civile nella scuola europea. Roma: Armando,  
2006. p. 43-53.

NANNI C. (Org.). Intolleranza, pregiudizio ed educazione alla solidarietà. 
Atti del Convegno organizzato dalla Facoltà di Scienze dell’Educazione, 
dell’Università Salesiana. Roma, 2-4 Gennaio 1991.

_____. Cittadinanza e Costituzione. Docete, 616, p. 435-448, Jun. 2009.

_____. Educare alla convivialità. Bologna: EMI, 1994.

_____. Presentazione: Le ruote oltre le radici. In: SANTOS FERMINO, A. 
Identità trans-culturali: Insieme nello spazio transizionale. Tirrenia (Pisa): 
Ed. Del Cerro, 2008, p. 13-15.

_____. Un’educazione di qualità nel contesto di una società multietnica, 
multiculturale, multireligiosa. In: MALIZIA, G.; TONINI, M.; VALENTE, 
L. (Org.). Educazione e cittadinanza: verso un modello culturale ed 
educativo. Milano: Angeli, 2008. p. 97-111.

_____. Educare alla convivialità. Bologna: EMI, 1994.

_____; CURCI, S. Dal comprendere al con-vivere: La scommessa 
dell’intercultura. Bologna: EMI, 2009.

_____.; SALVARANI, B. Educare a partire dell’altro. Bologna: EMI, 1994.



234  |  Referências bibliográficas

NANNI C. (Org.). L’educazione de giovani alla cittadinanza attiva. In: 
CHISTOLINI, S. (Org.). Cittadinanza e convivenza civile nella scuola 
europea. Roma: Armando, 2006. p. 75-91.

ONU. Declaration on the Right to Development. General Assembly Resolution. 
p. 41-128, 4 Dicembre, 1986.

PAJER, F. Educazione alla cittadinanza e istruzione religiosa: Una 
coabitazione strategica nel tempo della pluralità. Pedagogia e Vita, 67,  
p. 106-128, 2009.

_____. Scuola pubblica, istruzione religiosa e costruzione dell’identità. In: 
DE VITA, R.; BERTI, F.; NASI, L. (Org.). Identità multiculturale e multi 
religiosa: La costruzione di una cittadinanza pluralistica. Milano: Angeli, 
2004. p. 240-249.

PAPINI, R. Introduzione. In: BONANATE, L.; PAPINI, R. Dialogo 
interculturale e diritti umani: La Dichiarazione Universale dei Diritti Umani. 
Genesi, evoluzione e problemi odierni (1948-2008). Bologna: Il Mulino, 
2008. p. 31-62.

PAPISCA, A. Cittadinanza e cittadinanze, ad omnes includendos: la via dei 
diritti umani. In: MASCIA, M. (Org.). Dialogo interculturale, diritti umani 
e cittadinanze plurale. Venezia: Marsílio. p. 25-50, 2007.

_____. Cittadinanza e cittadinanze, ad omnes includendos: la via dei diritti 
umani. In: MASCIA, M. (Org.). Dialogo interculturale, diritti umani e 
cittadinanza plurale. Venezia: Marsilio, 2007. p. 25-50.

PARLAMENTO EUROPEO. Decisione del Parlamento Europeo e del 
Consiglio, n. 1.720/2006CE. G.U.C.E. L. 327/59, 24 Novembre 2006.

PELLEREY, M. Il contributo della formazione professionale al dialogo 
interculturale. In: CIOFS-FP. Il contributo del sistema della Formazione 
Professionale al dialogo interculturale: Atti del XX Seminario de Formazione 
Europea. Roma: Associazione CIOFS-FP. p. 31-44, 2008.



Referências bibliográficas  |  235

PETRACCHI, G. Multiculturalità e didattica: Con il contributo della 
psicologia transculturale. Brescia: La Scuola, 1994.

PIERONI, V. (Org.). Non solo noi: Ricerca-sperimentazione sul razzismo. 
Bologna: EMI, 1997.

_____. Volontari “perché”: dalla “pedagogia dell’alterità” paradigmi e 
paradossi. Orientamenti Pedagogici, 52, p. 9-24, 1999.

POCCHETTINO, S.; BERNAI, A. Dizionario del cittadino del mondo. 
Bologna: EMI, 2003.

PRELLEZO, J. M.; MALIZIA, G.; NANNI, C. (Org.). Dizionario di 
scienze dell’educazione. 2. ed. Roma: LAS, 2008.

PREMOLI, S. Cittadinanza e pedagogie del globale. In: LUATTI, L. (Org.). 
Educare alla cittadinanza attiva: Luoghi, metodi, discipline. Roma: Carocci, 
2009. p. 9-48.

QUALI DIRITTI UMANI? Un Mondo Possibile, VIS (Volontariato 
Internazionale per lo Sviluppo), 19, 2009. 

QUEIROLO PALMAS, L. Prove di seconde generazioni. Giovani di origine 
migratoria tra scuola e spazi urbani. Milano: Angeli, 2006. 

RANCI, C. Altruísmo e reciprocità: due modelli di solidarietà a confronto. 
In: CATTARINUSSI, B (Org.). Altruísmo e solidarietà: Riflessioni su 
prosocialità e volontariato. Milano: Angeli, 1994. p. 49-56.

REMOTTI, F. Contro l’identità. Roma-Bari: Laterza, 1996.

REMOTTI, F. Noi, primitivi: Lo specchio dell’antropologia. Torino: 
Bollati-Boringhieri, 1990.

REMOTTI, L. Contro l’identità. Roma-Bari: Laterza, 2001.



236  |  Referências bibliográficas

RIMOLI, F. Introduzione: Elogio dell’in-differenza. In: BILANCIA, F.; 
DI SCIULLO, F. M.; _____. (Org.). Paura dell’altro: Identità occidentale 
e cittadinanza. Roma: Carocci, 2008. p. 1-11.

RIVERA, A. Cultura. In: GALLISSOT, R.; KILANI, M.; _____. L’imbroglio 
etnico in quattordici parole-chiave. Bari: Dedalo, 2001. p. 75-106.

RIZZA, S. Integrazione e politiche sociali. In: DE VITA, R.; BERTI, F.; 
NASI, L. (Org.). Identità multiculturale e multireligiosa: La costruzione di 
una cittadinanza pluralistica. Milano: Angeli, 2004. p. 154-161.

RIZZI, F. Educazione e società interculturali. Brescia: La Scuola, 1992.

RODOTÀ, S. La cittadinanza. In: BAICR. Sistema cultura: Educare alla 
cittadinanza. Prospettive italiane ed europee. Roma: Biblink, 2003.

RORTY, R. Verità e progresso. Milano: Feltrinelli, 2003.

SABATINO, G. M. Tutti a scuola: La presenza degli stranieri e il ruolo di 
inclusione della scuola italiana. Brescia: La Scuola, 2008.

SALERNO, G. M.; RIMOLI, F. (Org.). Dichiarazione universale dei diritti 
umani: Articolo I. Cittadinanza, Identità e Diritti. Macerata: EUM, 2008.

SANTAGATI, M. Mediazione e integrazione: Processi di accoglienza e di 
inserimento dei soggetti migranti. Milano: Angeli, 2004.

SANTERINI, M. Cittadini del mondo: Educazione alle relazioni 
interculturali. Brescia: La Scuola, 1994.

_____. Educare alla cittadinanza: La pedagogia e le sfide della globalizzazione. 
Roma: Carocci, 2001.

_____. Educazione alla cittadinanza tra locale e globale. In: LUATTI, L. 
(Org.). Educare alla cittadinanza attiva: Luoghi, metodi, discipline. Roma: 
Carocci, 2009. p. 32-38.



Referências bibliográficas  |  237

SANTERINI, M. Intercultura. Brescia: La Scuola, 2000.

SANTOS FERMINO, A. Identità trans-culturali. Insieme nello spazio 
transizionale. Tirrenia (Pisa): Del Cerro, 2208.

SARPELLON, G. Solidarietà: tra di noi e verso gli altri? In: CATTARINUSSI, 
B. (Org.). Altruísmo e solidarietà: riflessioni su prosocialità e volontariato. 
Milano: Angeli, 1994. p. 77-82.

SCILLIGO, P. Pregiudizio. In: PRELEZO, J. M.; MALIZIA, G.; NANNI, 
C. (Org.). Dizionario di Scienze dell’Educazione. Roma: LAS, 2. ed. 2008.

SCURATI, C. Media education per educare alla cittadinanza. Dirigenti 
Scuola, 4, p. 5-7, 2010.

SEN, A. Identità e violenza. Roma-Bari: Laterza, 2006. 

_____. L’ idea di giustizia. Milano: Mondadori, 2009.

SWEET, W. I diritti umani nell’etica, nel diritto e nella politica. In: 
BONANATE, L.; PAPINI, R. Dialogo interculturale e diritti umani:  
La Dichiarazione Universale dei Diritti Umani. Genesi, evoluzione e 
problemi odierni (1948-2008). Bologna: Il Mulino, 2008. p. 65-95.

TAJFEL, H. Cognitive aspect of prejudice. Journal Issue, 25, 1969.

TANTUCCI, A. P. Saperi e competenze per la formazione del cittadino 
europeo. In: CORRADINI, L.; FORNASA, W.; POLI, S. (Org.). Educazione 
alla convivenza civile: educare, istruire, formare nella scuola italiana. Roma: 
Armando, 2003. p. 305-342.

TAROZZI, A. P. Educazione alla cittadinanza: Comunità e diritti. Milano: 
Guerini e Associati, 2005.

TOFFLER, A. Lo choc del futuro. Milano: Sperling & Kupfer, 1988.



238  |  Referências bibliográficas

TOSOLINI, A.; GIUSTI, S.; PAPPONI MORELLI, G. (Org.). A scuola di 
intercultura: Cittadinanza, partecipazione, interazione: le risorse della società 
multiculturale. Gandolfo (Trento): Erickson, 2007.

UNESCO. Declaração universal sobre a diversidade cultural. UNESCO, 2002.

_____. Educação: um tesouro a descobrir. São Paulo: Cortez, 2004.

_____. Universalità dei diritti umani. Un mondo possibile, VIS (Volontariato 
Internazionale per lo Sviluppo), 212, 2009.

VEGLIO, A. M. Accogliere i migranti: minaccia, dovere o diritto? 
Aggiornamenti Sociali, 7-8, p. 521-27, 2009.

VITALE, E. Cittadinanza e sfide globali: Uma proposta agli educatori. In: 
TAROZZI, M. (Org.). Educazione alla cittadinanza: Comunità e diritti. 
Milano: Guerini e Associati, 2005. p. 21-38.

ZANFRINI, L. Cittadinanza: Appartenenza e diritti nella società 
dell’immigrazione. In: _____. (Org.). Sociologia delle migrazioni. Roma-Bari:  
Laterza, 2007. p. 81-97.

ZINCONE, G. (Org.). Immigrazione: segnali di integrazione. Sanità, scuola 
e casa. Bologna: Il Mulino, 2009.

_____. (Org.). Secondo rapporto sull’integrazione degli immigrati in Italia. 
Bologna: Il Mulino, 2001.

ZOLETTO, D. Il gioco duro dell’integrazione: L’intercultura sui campi di 
gioco. Milano: Raffaello Cortina, 2010.

ZOLO, D. (Org.). La cittadinanza: Appartenenza, identità, diritti. Roma-Bari:  
Laterza, 1994.








	SUMÁRIO



